
Libera Università IULM 
Facoltà di scienze della comunicazione e dello spettacolo 

 
MUSICA E DISCOGRAFIA 

prof. Giordano Montecchi 
 

Da Ziryāb a Khaled. 
Musiche di tradizione orale e mercato globale 

 
 

APPUNTI DELLE LEZIONI - A.A. 2002-2003 
 

II Parte 
Eredità classica e cultura popular nella musica del Maghreb 

 
Indice 
 
p.   3 II.01 Introduzione 
“   3 II.02 Nota bibliografica 
“   3 II.03 La musica degli Arabi 
“   9 II.04 Cenni sul sistema musicale arabo: maqāmat e iqā‘āt 
" 12 II.05  Le principali tappe storiche della musica araba 
" 16 II.06  Musica e Islam. Il sufismo 
" 20 II.07  Problemi di classificazione della musica araba e islamica 
" 20 II.08  Il suono della parola: la recitazione del Corano e l’adhan 
" 22 II.09 Le forme classiche della poesia per musica 
" 24 II.10 La musica religiosa popolare: dhikr e madih 
" 25 II.11 La tradizione della musica strumentale 
" 27 II.12 Gli strumenti e il takth 
" 31 II.13 La musica della tradizione andalusa  
" 34 II.14 L’architettura della nūba 
 40 II.15  Diramazioni popolari e moderne della tradizione andaluso-maghrebina 
" 41 II.16  Geografia musicale del Maghreb 
" 42 II.17  I Berberi (Imazighen) 
" 44 II.18 Altre identità culturali nel Maghreb. 
" 45 II.19  La musica tradizionale dei Berberi 
" 49 II.20 I Gnawa 
“ 51 II.21  L’influenza dei fattori esterni 
“ 51 II.22 Il raï e il suo contesto 
“ 55 II.23 La musica oranese e l’impatto con la modernità 
“ 56 II.24 Pop-raï 
“ 60 II.25 La canzone kabil 
“ 63 II.26 Il raï e la tragedia degli anni ‘90 
 
“ 65  Glossario 

“ 74  Discografia di riferimento 

“ 75  Antologia audio 



 3

Avvertenza 
Nel testo si fa riferimento a diversi brani musicali, alcuni dei quali sono stati ascoltati a lezione. Fra 
questi, i brani contrassegnati con lettere e numeri (ad es. A-07), sono raccolti in un’antologia audio su 
cd che, per chi lo desidera, è consultabile in Università rivolgendosi al Caposervizio del Laboratorio 
didattico di lingue straniere Dott. Enzo Luccarelli, al 4°piano. 
 
 
II. 01 Introduzione 
La parola Maghreb (o Maghrib) in arabo significa Occidente e si contrappone a Mashreq, 
che significa Oriente. I due termini corrispondono alle due principali aree geografiche nelle 
quali si suddivide in modo sommario l’insieme dei territori che hanno subito la dominazione 
degli arabi a partire dal VII secolo d.C e che da allora sono parte integrante del cosiddetto 
mondo arabo. In senso più stretto, Maghreb corrisponderebbe al territorio del Marocco (la cui 
denominazione ufficiale è infatti Al-Mamlaka al-Maghribīya, “il Regno del Marocco”), ma in 
senso più generale con Maghreb si indica quella parte dell’Africa che comprende Marocco, 
Algeria, Tunisia e Libia. Il Mashreq comprende invece le regioni a Oriente - Egitto, Siria, 
Libano, Giordania e Iraq - ad eccezione della penisola araba e dell’Iran, regione quest’ultima 
che, seppure islamizzata da secoli, conserva fortissima la sua antica identità linguistica e 
culturale persiana. 
Per la sua contiguità geografica e le connesse vicende storiche, il Maghreb nel corso dei secoli 
ha intrattenuto con i paesi europei che si affacciano sul Mediterraneo – in particolare Spagna e 
Francia – rapporti politici, culturali ed economici assai più stretti del Medio Oriente arabo, 
conservando sempre, anche in relazione alla particolare composizione etnica del territorio, 
una certa autonomia rispetto alle vicende storiche e culturali del Mashreq. 
 
Questa considerazione vale in modo particolare per la musica, un campo nel quale il Maghreb 
ha per un verso ereditato e proseguito l’insigne tradizione andalusa fiorita nel Medioevo nella 
Spagna moresca (i conquistatori arabi e berberi chiamarono la Spagna al-Andalus). Per altro 
verso, in virtù della sua vicinanza all’Europa e all’Occidente, la musica del Maghreb (e in 
particolare dell’Algeria), ha conosciuto negli ultimi decenni una forte ondata di 
modernizzazione il cui frutto maggiore e più conosciuto è il raï algerino, un genere che ha 
avuto una vasta eco in Europa e in Occidente e che ha a sua volta influenzato la musica pop 
degli altri paesi arabi. Di fatto, oggi, i musicisti e cantanti originari del Maghreb sono i più 
conosciuti e popolari fra gli artisti arabi presenti sulla scena musicale internazionale. Ma non 
solo. Essi rappresentano anche una delle avanguardie più significative di quei fenomeni di 
ibridazione musicale e culturale collegati a ciò che comunemente viene riassunto col termine 
di “globalizzazione” ma che, nello specifico, sono la conseguenza dell’incontro fra tradizioni 
musicali locali e sistema industriale della popular music. 
A completamento di una ricognizione che nel precedente anno accademico ha preso in esame 
la musica egiziana del XX secolo, il nostro percorso tratterà dapprima la musica araba nei 
suoi aspetti generali per poi affrontare alcuni degli aspetti più significativi della musica 
classica, folklorica e popular del Maghreb odierno. 
 
 
II. 02 Nota bibliografica 
La bibliografia in lingua italiana concernente la musica araba è estremamente scarsa, sia per 
quanto riguarda la musica classica e folklorica, sia per quanto riguarda la popular music 
contemporanea.  
A parte alcune voci enciclopediche, delle quali la più ampia, a firma di Mahmoud Guettat, è 
Araba, Musica nel Dizionario Enciclopedico Universale della Musica e dei Musicisti, Torino, 



 4

Utet, 1983, il testo più autorevole (attualmente fuori commercio) è quello di Habib Hassan 
Touma, La musica degli arabi, Firenze Sansoni, 1982, un testo che, per quanto sintetico e 
particolarmente limitato in merito agli sviluppi recenti (il giudizio di Touma sulla 
modernizzazione è fortemente negativo), resta a tutt'oggi l'unica trattazione musicologica 
esauriente della musica classica araba sotto il profilo storico e sistematico disponibile in 
lingua italiana. Più limitato, metodologicamente datato e di taglio più tecnico – interessato 
soprattutto alla natura intervallare dei modi arabi – è il libro di Pietro Righini, La musica 
araba nell’ambiente, nella storia e le sue basi tecniche, Padova, Zanibon, 1983. 
Ampiamente debitore dei due volumi citati è infine il volumetto divulgativo di Manuela 
Giolfo, Suoni del deserto. La musica nel mondo arabo, Torino, Ananke, 1998. 
Ancor più sguarnito è il settore della popular music. Da segnalare il volumetto di Marcello 
Lorrai-Chawki Senouci, La battaglia del raï, Milano, 1998, oltre ad alcuni articoli della 
rivista online “Music & Anthropology”: http://research.umbc.edu/eol/MA/index/ma_ind.htm. 
 
Per quanto riguarda i testi in lingua straniera, a parte i numerosi testi in lingua araba, la 
bibliografia più ricca relativa alla musica araba del Maghreb è in lingua francese, dove, 
limitandoci ai testi più recenti, spiccano i due fondamentali lavori di Mahmoud Guettat, La 
musique classique du Maghreb (Paris, Sindbad, 1980) e La musique arabo-andalouse. 
L’empreinte du Maghreb, Montréal-Paris, ed. Fleurs Sociales – ed. El-Ouns, 2000 (il secondo 
è il rifacimento e ampliamento del primo). 
A un livello più divulgativo, ma rigorosi dal punto di vista musicologico, meritano inoltre di 
essere citati Christian Poché, La musique arabo-andalouse, Paris, Actes Sud, 1995; Myriam 
Rovsing Olsen, Chants et danses de l’Atlas, Paris, Actes Sud, 1997. 
 
 
II. 03 La musica degli Arabi 
La nozione di cultura e civilizzazione araba è quantomai sfuggente e difficile da ricondurre a 
unità sotto il profilo geografico, etnico, o religioso. Non esistono infatti né una nazione, né 
un’etnia specificamente arabe. Si tenga presente inoltre che i termini "arabo" e "islamico" non 
possono considerarsi sinonimi, nonostante nel linguaggio comune, specie nelle cronache della 
politica, i termini “mondo arabo” o “paesi islamici” siano pressoché interscambiabili. Si tratta 
di locuzioni nelle quali è implicita la natura composita e problematica di identità al plurale 
che pur avendo un forte nucleo comune, cionondimeno non sono affatto assimilabili fra loro. 
Ne consegue che non c'è necessariamente corrispondenza fra musica araba e musica islamica.  
Così, esistono musiche islamiche – ad esempio la musica religiosa pakistana o indonesiana – 
che non possono considerarsi arabe. Mentre, per contro, esiste una musica araba che non è 
riconducibile alla religione islamica: ad esempio la musica degli arabi-ebrei sefarditi (cfr 
antologia audio A-06; A-07), oppure la musica cristiana maronita del Libano, ecc. Senza 
contare quelle musiche appartenenti a un contesto socioculturale indiscutibilmente arabo e 
islamico (ad esempio il raï) e tuttavia in aperto conflitto con l’Islam. 
 
Le due cartine che seguono offrono una veduta d’assieme dei territori arabi dal punto di vista 
storico e politico-geografico. La cartina n. 1 evidenzia con una linea nera l’estensione 
complessiva delle regioni che fra il VII e il XIII sec. d. C. furono soggette al dominio arabo-
islamico. Nei secoli successivi, al dominio dei califfati arabi successe l’Impero Ottomano che 
fino al XIX sec. controllò una buona porzione di questi territori, consolidando definitivamente 
in essi la tradizione religiosa dell’Islam. La cartina n. 2 raffigura invece l’attuale suddivisione 
politica del Maghreb, dal Marocco fino alla Libia. 



 5

 
 
 
 

 
 



 6

 
 
 
 
 

 
 



 7

 
A giudizio dei più, l’elemento più sostanziale che contraddistingue e accomuna l’identità 
araba è il fattore linguistico. Arabi, in altre parole, possono dirsi coloro che riconoscono la 
lingua araba come lingua madre e ne condividono il patrimonio culturale, sebbene fra la 
popolazione la lingua araba classica sia assai meno conosciuta e usata rispetto agli 
innumerevoli dialetti parlati nelle varie regioni. 
Date le premesse, definire quali siano i caratteri che identificano la musica araba in quanto 
tale costituisce un serio problema. Essa infatti, nelle varie regioni del mondo arabo, si 
presenta, come abbiamo già ricordato, assai diversificata e strettamente mescolata a tradizioni 
musicali di nazioni quali ad esempio la Turchia, l'Iran (l’antica Persia), l’Azerbaigian, ecc. Si 
tratta di paesi non arabi la cui tradizione musicale è però strettamente apparentata alla musica 
araba sia da un punto di vista storico sia dal punto di vista del sistema e del linguaggio 
musicale. Se vogliamo individuare un elemento unificatore diremo che l'elemento forse più 
sostanziale al quale si può ricondurre per sommi capi l'identità musicale araba è il sistema 
modale del maqām (plurale: maqāmat). Per inciso notiamo che la tradizione musicale dei tre 
paesi citati si fonda su un sistema che corrisponde con varianti locali più o meno accentuate a 
quello del maqām arabo, differenze che si riflettono anche nella diversa nomenclatura 
utilizzata. In Turchia, paese la cui identità musicale è ampiamente compenetrata con quella 
araba, si usa in pratica lo stesso termine, makam; in Iran troviamo invece il dastgah, in 
Azerbaijan il mugam.  

Nella terminologia musicale, la parola maqām viene tradotta comunemente con “modo”, 
termine che a sua volta viene impropriamente considerato sinonimo di scala. In realtà il 
significato della parola maqām è molto più ricco, letteralmente significa “luogo”, “stazione”, 
“grado” lungo un percorso o via (tarīqa). In effetti anticamente in luogo di maqām si usava 
anche il termine tarīqa. In realtà maqām non indica una successione schematica di note, un 
modo né tantomeno una scala, bensì un luogo dell’anima, uno stato spirituale che si esprime 
mediante certe formule melodiche basate su un determinato insieme di note. Da sottolineare il 
fatto che la medesima terminologia (maqām, tarīqa, samā‘, ecc.) viene utilizzata sia nel 
lessico musicale, sia nel lessico del tasawwuf, la corrente mistico contemplativa dell’Islam 
meglio nota come sufismo. 

Il sistema del maqām, sviluppatosi attraverso un processo durato secoli, comporta un insieme 
di caratteristiche comuni a tutte le pratiche e a tutti gli stili che vi fanno riferimento: 

a) predominio della tradizione orale. Tradizione orale in questo caso significa che la musica 
non possiede una notazione paragonabile a quella occidentale e quindi non viene scritta. Tutto 
il repertorio di canti e di brani strumentali viene tramandato mnemonicamente. Se la musica 
non è scritta questo comporta un apprendimento di tipo orale, dalla viva voce del maestro che 
spiega e esemplifica con la voce o con lo strumento. Dal canto suo l’allievo si sforza di 
imitare gli esempi del maestro prestando la massima attenzione e, soprattutto, memorizzando 
in modo indelebile gli insegnamenti, le tecniche, le formule ritmiche e melodiche nonché i 
brani musicali dei vari repertori affrontati. 

In epoca recente, tuttavia, con l’avvento della produzione discografica, spesso si fa ricorso 
alla notazione per accelerare i tempi di registrazione: la possibilità di leggere la musica 
esonera infatti i musicisti dall’obbligo di impararla a memoria (il risparmio di tempo è 
evidente, ma in genere l’esecuzione che ne risulta ha un carattere molto diverso 
dall’esecuzione tradizionale). 

b) uso di determinati modi, intervalli, formule ritmiche e melodiche secondo un canone, 
ossia un insieme di regole fissate in una vasta trattatistica fiorita a partire dal Medioevo. 



 8

Questo canone è stato via via rivisto, aggiornato, ripristinato, praticamente fino ai giorni 
nostri, ma mai messo in discussione nella sua sostanza. 

c) prassi formulaica che si affida largamente all'improvvisazione e all'ornamentazione. 
Una volta apprese le formule di base che caratterizzano un maqām, il musicista matura e 
perfeziona la sua arte esercitandosi nell’improvvisazione, ossia nell’esplorazione delle infinite 
combinazioni, sfumature, raffinatezze melodiche e ritmiche che un maqām consente. Questa 
abilità costituisce la misura principale del valore e del virtuosismo di un interprete. 
L’eplorazione del maqām costituisce l’essenza dell’arte musicale e trova la sua massima 
realizzazione nel taqsīm, termine col quale si indica un assolo strumentale improvvisato. 
Naturalmente anche la musica vocale ha i suoi brani improvvisati, la cui funzione è analoga a 
quella del taqsīm, come ad esempio il mawwal o il layālī. Un musicista nel corso della sua 
carriera può arrivare a padroneggiare un certo numero di maqāmat con il relativo repertorio di 
composizioni vocali e strumentali tramandate oralmente. Ma è praticamente impossibile che 
riesca a impadronirsi delle decine e decine di maqāmat che formano il repertorio classico. La 
cosa a noi può sembrare strana, poiché nella musica occidentale è normale che un musicista 
sappia suonare in tutte le tonalità e sia in grado di leggere, studiare e quindi eseguire qualsiasi 
brano della letteratura musicale. L’unico ostacolo per lui sarà eventualmente l’eccessiva 
difficoltà tecnica di certi brani. Nella musica araba le cose però stanno diversamente. Per un 
interprete di musica araba, padroneggiare tutti i maqāmat sarebbe come, ad esempio, per un 
cantante occidentale, poniamo un soprano, avere in repertorio e quindi conoscere a memoria 
tutta la musica per soprano scritta nel corso della storia. Cosa evidentemente impossibile. 

d) primato delle componenti melodiche e ritmiche. La musica araba (e lo stesso vale per la 
musica turca, persiana e indiana) si fonda interamente sull’intreccio di queste due 
componenti. Questo vale sia per la musica strumentale sia per quella vocale. Quest’ultima 
attinge a un vasto corpus di poesia per musica le cui forme prosodiche (qasīda, muwashshah, 
zajal, dawr, ecc.) sono coltivate da secoli e sono concepite in vista di una intonazione 
musicale capace di valorizzare pienamente il ritmo del verso e la musicalità della parola. Lo 
stesso Corano viene appreso e memorizzato fin da bambini e recitato nelle moschee nel 
rispetto di rigorose regole ritmiche e melodiche. In pratica, la recita del Corano è un canto 
altamente formalizzato (anche se la dottrina religiosa non lo considera tale, ma semplicemente 
recitazione) che comporta per l’officiante (muqri) una perfetta conoscenza del maqām.  

e) tendenza all'eterofonia quando la musica si svolge con il concorso di più voci. La 
musica occidentale – in quanto musica scritta – ignora l’eterofonia, ossia la possibilità che 
due o più voci intonando la medesima formula melodico-ritmica, improvvisata o composta, 
possano differenziarsi fra loro grazie alla relativa elasticità, al margine di scelta individuale 
che la prassi orale e formulaica consentono all’interprete. La scrittura musicale invece si 
sviluppa in direzione di una polifonia e di una armonia sottoposte a un rigoroso controllo che 
valorizza la più stretta aderenza dell’esecuzione alla pagina musicale scritta e la massima 
precisione e simultaneità nell’intreccio delle varie voci. Aspetti questi che, per la musica di 
tradizione orale, corrispondono a una forte limitazione della creatività dell’interprete. La 
prima conseguenza che l’uso della notazione produce nell’esecuzione della musica araba è, 
come vedremo, proprio l’eliminazione dell’eterofonia. 
 
Attualmente la musica araba, come la quasi totalità delle culture musicali del mondo, è 
inserita in un quadro dominato dai mezzi di comunicazione di massa (e da quella particolare 
condizione che Walter Ong ha definito come oralità secondaria, vedi Appunti I Modulo), 
nonché da un fittissimo interscambio fra tradizioni e prassi musicali diverse. Per queste 
ragioni studiosi come Virginia Danielson, Ali Jihad Racy e altri, sottolineano l’impossibilità 
di stabilire nette distinzioni in seno alla musica araba contemporanea fra ciò che è arabo e ciò 



 9

che è occidentale, fra tradizionale e moderno, fra classico e popular, in quanto ogni genere 
musicale presenta influssi e elementi molteplici che appartengono sia all'una sia all'altra 
categoria. Questo discorso si applica in parte anche anche alla musica religiosa dell’Islam, un 
ambito che, da sempre si è caratterizzato per un intenso scambio di influenze reciproche con 
la musica profana per quanto riguarda melodie, stili e testi poetici. Questa osmosi fra sacro e 
profano sembrerebbe assegnare alla musica un ruolo privilegiato nel quadro della religione 
islamica, mentre è proprio da questa sottile simbiosi che hanno origine le tradizionali 
diffidenze e le ricorrenti persecuzioni di cui la musica – oggi più che mai – è fatta segno nel 
mondo dell’Islam. 
 
 
II.04 Cenni sul sistema musicale arabo: maqāmat e iqā‘āt 
Come tutte le musiche di tradizione orale (anche quelle inserite in una cultura letterata) – 
musiche cioè che non vengono archiviate, conservate e riproposte all’ascolto mediante una 
notazione scritta, ma si affidano unicamente alla memoria – la musica araba si fonda su 
formule tramandate alle quali si attinge sia per comporre nuovi brani, sia per improvvisare 
individualmente o collettivamente. Queste formule, elaborate e fissate in epoca medioevale 
tenendo conto della tecnica costruttiva ed esecutiva degli strumenti a corda (in particolare al-
ūd, il liuto), nonché della loro accordatura, con l’andare del tempo, hanno dato luogo a un 
sistema accuratamente codificato e classificato: il sistema modale dei maqāmat. Un maqām è 
identificato da una determinata successione di intervalli che viene ottenuta accordando lo 
strumento in modo adeguato. Solitamente esso viene associato a un umore, uno stato 
psicologico o addirittura, come accade nella trattatistica medievale e nella tradizione andalusa, 
viene inserito in una più generale visione cosmologica. 
In epoca moderna il sistema teorico del maqām si è sostanzialmente semplificato rispetto al 
passato (nei trattati di epoca medioevale si fa riferimento a un numero smisurato di modi, 
addirittura 500), anche a causa dell’influenza e dei contatti sempre più frequenti col sistema 
tonale occidentale che  alle decine o addirittura centinaia di modi arabi contrappone l’estrema 
schematicità di due soli modi trasponibili: il modo maggiore e il modo minore – capaci però 
di dare vita a una varietà creativa altrettanto smisurata. 
Come si è già visto negli appunti del I Modulo (cfr. pp. 38-39) il sistema musicale occidentale 
affermatosi all’inzio del XVIII sec. divide l’ottava in 12 intervalli di 1/2 tono (con ottava si 
intende l’intervallo fra due note dello stesso nome nella scala do-re-mi-fa-sol-la-si-[do]. Do è 
per l’appunto l’ottava nota con cui la scala ricomincia). Per contro nel sistema musicale arabo 
l’ottava si considera divisa in 24 intervalli pari a 1/4 di tono. Si tratta di una suddivisione 
molto più fine rispetto a quella occidentale; e tuttavia essa rappresenta una decisa 
semplificazione rispetto a una tradizione che vantava intervalli molto più sottili e una 
conseguente maggiore sottigliezza di intonazione melodica (una tradizione che taluni 
interpreti e scuole continuano a difendere orgogliosamente). 
Attualmente i maqāmat in uso nella musica araba sono circa una quarantina, ma considerando 
i modi turchi, persiani, i modi ibridi, quelli di uso locale o quelli in disuso si arriva forse a 
centinaia di modi, ferma restando l’impossibilità di stabilirne un numero preciso. A seconda 
della nota fondamentale su cui sono costruiti, oppure in base alle diverse sequenze di 
intervalli che li caratterizzano i maqāmat vengono inoltre suddivisi e raggruppati in famiglie. 
Riassumendo, mentre la musica occidentale usa due modi con due soli tipi di intervalli – 
intervallo di tono (ad es.: do-re) e intervallo di 1/2 tono (ad es.: mi-fa) – la musica araba usa 
invece alcune decine di modi con quattro tipi diversi di intervallo (1/2 tono, 3/4 di tono, 1 
tono, 6/4 di tono) o addirittura sei (se si includono gli intervalli di 1/4 e di 5/4 di tono). 
La fig n. 1 mostra la trascrizione in notazione occidentale di tre dei maqāmat più 
frequentemente usati: maqām rāst, maqām bayāti, maqām saba. Nella trascrizione è 



 10

impiegato un segno di alterazione particolare, il semi-bemolle ( ) che, posto davanti a una 
nota, ne abbassa l’altezza di 1/4 di tono rispetto alla sua intonazione naturale. 
 

Fig. n. 4 
 

 
 
La varietà e la sottigliezza dell’intonazione e quindi le inesauribili risorse del sistema 
melodico della musica araba si fondano su questi presupposti tecnici e teorici. La fig. n. 5 
sovrappone schematicamente le sequenze intervallari caratteristiche di sette maqāmat fra i più 
usati, messe a confronto con gli intervalli dei modi maggiore e minore della musica europea.  
 

Fig n. 5 

 

 
 
L’accostamento, per quanto limitato a una esigua parte dei maqāmat in uso, evidenzia 
l’estrema varietà degli intervalli e delle loro combinazioni che offrono al musicista arabo una 
gamma di possibilità e di sfumature melodiche ed espressive molto più numerose, ma 
soprattutto diverse, rispetto a quelle a disposizione di un musicista occidentale. 
La sottigliezza melodica del maqām è strettamente connessa con un suo contenuto emotivo 
che la teoria classica tiene in alta considerazione, anche se in epoca moderna la sensibilità per 
questo aspetto espressivo si è andata in gran parte perdendo. Ad esempio, dei tre maqāmat di 
fig. 1, maqām rāst è considerato suscitatore di sentimenti virili, di orgoglio e di potenza, 
maqām bayāti esprime invece femminilità, gioia di vivere, mentre maqām saba comunica 
sentimenti di tristezza e di rimpianto (l’antologia audio offre alcuni esempi di questi 
maqāmat: rāst: C-02-03-04-05; bayāti: C-01, C-06; saba: C-07). L’arte dell’interprete che 
affronta un maqām, improvvisando un taqsīm o intonando una melodia vocale, consiste anche 
nella forza e nella proprietà espressiva con la quale egli riesce a trasmettere al proprio uditorio 
questo carattere emotivo del maqām. 
Va da sé che il dominio e la padronanza di questo vasto armamentario melodico ed espressivo 
richiede una sensibilità interpretativa e una padronanza tecnica maturate attraverso un lungo e 
complesso apprendistato che comporta l’esercizio di una memoria tenuta costantemente in 
allenamento. È in virtù di questa ricchezza di possibilità che la musica araba e in genere tutte 



 11

le musiche basate su un sistema modale affine a quello del māqam privilegiano la dimensione 
melodica e l’arte dell’improvvisazione.  
Del tutto diversi sono invece i meccanismi alla base dell’apprendimento e della pratica della 
musica occidentale. A parità di energie e capacità profuse nella padronanza della tecnica 
strumentale, il ricorso alla scrittura, ossia alla notazione, comporta per l’esecutore più 
un’abilità di lettura che di memorizzazione. Inoltre quella fantasia creativa, quello sforzo 
inventivo cui il musicista arabo è chiamato ogni qualvolta si trova a improvvisare su un  
māqam, il musicista occidentale di tradizione classica la esprime principalmente nell’attività 
compositiva, mettendo cioè per iscritto un nuovo brano di propria invenzione che verrà poi 
eseguito in un momento successivo, magari da altri musicisti. 
 
La natura formulaica delle musiche di tradizione orale, inclusa quindi la musica araba, oltre 
che sul terreno melodico, si esplica anche nella dimensione ritmica, anch’essa rigorosamente 
codificata e ricca di decine e decine di formule prefissate tramandate da secoli. Dal punto di 
vista ritmico la musica araba si divide in due generi nettamente distinti. Da un lato la musica 
vocale e strumentale regolata dal wazn, il ritmo (nel Maghreb si predilige il termine mizān), 
dall’altro tutti quei brani in ritmo libero, non misurato, in genere destinati all’improvvisazione 
solistica, come il taqsīm o il mawwāl, nei quali l’andamento e la sagomatura del ritmo è 
interamente affidata all’interprete. Contrariamente alla concezione ritmica della musica 
europea, fondata su un concetto di divisione dell’unità ritmica in frazioni (ritmo divisivo), la 
musica araba ha un concetto additivo del ritmo. Questo significa che la musica occidentale 
considera come unità di tempo una battuta, la quale viene suddivisa in frazioni temporali di 
durata inferiore (ad esempio una battuta in quattro tempi viene indicata come “tempo di 4/4” 
in quanto la si considera formata da quattro tempi, quattro battiti che valgono ciascuno 1/4). 
Nella musica araba la battuta corrisponde invece alla singola unità ritmica, detta naqra, un 
singolo battito che si somma ad altri battiti per formare una determinata sequenza ritmica, 
detta iqā‘, la quale può essere formata da 2, 3, 4, 5, 6, 7 naqarāt, e così via. L’iqā‘ prevede 
anche una precisa distribuzione di un certo numero di accenti che si differenziano fra loro in 
base alla tecnica utilizzata per gli strumenti a percussione. A seconda di come viene percosso, 
infatti, un tamburo produce una sonorità diversa. La teoria musicale araba collega gli accenti 
ai colpi della percussione, dividendoli in due tipi principali: timbro scuro (quando il colpo è al 
centro della pelle) e timbro chiaro (quando il colpo è sul bordo). I due tipi vengono indicati 
rispettivamente con le sillabe dum e tak (oppure tik). Queste sillabe vengono utilizzate dagli 
studenti, dai maestri e dai musicisti in genere per eseguire le iqā‘āt con la voce a fini di studio 
e di esercitazione. 
 
La Fig. n. 6 mostra lo schema di una formula ritmica molto comune detta samā‘ī thaqīl, nome 
derivante dal fatto che viene spesso utilizzata come ritmo caratteristico nella forma 
strumentale del samā‘ī (cfr. antologia audio: C-07, a 4:42).  
 

Fig. 6 
 

 
 



 12

Il samā‘ī thaqīl si compone di due elementi di cinque naqarāt ciascuno, per un totale di dieci 
naqarāt. Nella prima parte gli accenti forti cadono sul 1° e 4° tempo, nella seconda parte sul 
1°, 2° e 3° tempo (6°, 7° e 8°). Nello schema sono evidenziati gli accenti distinti in chiari 
(tak) e scuri (dum). 
Il samā‘ī thaqīl rappresenta un ritmo molto diffuso e familiare, appartenente al novero delle 
formule più semplici. Nelle decine e decine di iqā‘āt contemplate nella musica araba si 
incontrano formule ritmiche molto più lunghe e complesse risultanti dalla concatenazione di 
segmenti più brevi, formati ciascuno da pochi naqarāt. Così come il samā‘ī thaqīl risulta dalla 
somma di due segmenti di pari durata (5+5), sommando segmenti di varia lunghezza (secondo 
successioni ben definite) si formano ritmi molto più complessi che si svolgono in un arco 
comprendente svariate decine di naqarāt, fino a un limite teorico massimo, secondo H.H. 
Touma, di 176 tempi). Il wazn muhajar, ad esempio, in 14 tempi è la somma di quattro 
segmenti: 4+2+2+6, wazn zarafat in 13 è la somma di 3+3+2+5, wazn aufar in 19 risulta da 
6+4+2+7, wazn samah in 38 si ottiene da: 10+8+8+4+2+6, ecc. Oltre che dal numero dei 
tempi, il ritmo prende dunque la sua fisionomia dalla combinazione dei segmenti e dalla 
distribuzione degli accenti, senza contare che ogni formula prevede un certo numero di 
possibili varianti. Normale, ad esempio, è il caso di ritmi sia semplici sia complessi che, pur 
prevedendo lo stesso numero di naqarāt, presentano una fisionomia e uno svolgimento 
completamente diversi. Ad es. il già citato wazn aufar in 19 è del tutto diverso dal wazn 
murassa-shami, anch’esso in 19, ma risultante dalla somma di 4+5+4+6, con accenti che 
cadono in tutt’altre posizioni. 
 
Può sembrare un sistema estremamente farraginoso (e per molti aspetti è effettivamente così 
poichè in effetti la teoria musicale araba raggiunge un altissimo grado di formalizzazione). 
Tuttavia la difficoltà che un occidentale incontra nel cogliere il senso di questo sistema è 
soprattutto legata alla distanza esistente fra prassi dell’oralità e mentalità abituata alla 
scrittura. Se un compositore europeo intende creare un brano dall’andamento ritmico inusuale 
può farlo scrivendo accuratamente in partitura i valori ritmici desiderati. Chiunque leggerà 
quella partitura, riprodurrà quel ritmo esattamente: nessuna possibilità di equivoci e nessun 
margine di invenzione personale. Nella tradizione orale invece, ritmi, maqāmat, melodie sono 
immagazzinati unicamente nella memoria come un vasto repertorio di formule che tutti i 
musicisti hanno assimilato alla perfezione e chiamano per nome al fine di potersi intendere 
istantaneamente e senza fraintendimenti, un repertorio tanto rigoroso quanto flessibile e ricco 
di opzioni interpretative lasciate al gusto e alla fantasia del performer. In assenza della 
scrittura, un’invenzione individuale è ovviamente possibile, ma essa dovrà essere prima 
assimilata mnemonicamente per poter essere eseguita collettivamente ed essere quindi 
tramandata e rieseguita fedelmente a distanza di tempo. Ma la memoria ha i suoi tempi e non 
è illimitata; ed è naturale dunque che per agevolarla si ricorra all’ausilio di formule certe e 
consolidate.  
 
Come già si è detto, la scrittura, la registrazione del suono, stanno cambiando profondamente 
questa tradizione, accelerando la comunicazione, l’apprendimento e il rinnovamento. E 
tuttavia, in questa ristrutturazione del pensiero e della tradizione ad opera della scrittura e 
dell’oralità secondaria (a prescindere da ogni valutazione circa la bontà o meno di un sistema 
rispetto a un altro), il rischio vero è che vadano perdute irrimediabilmente quella sapienza e 
quelle qualità che costituiscono il patrimonio dell’oralità, ma che – come Walter Ong ci 
insegna – agli occhi della mentalità scritta appaiono bizzarrie pittoresche o anacronistiche. 
 
 



 13

II. 05 Le principali tappe storiche della musica araba 
Senza ripercorrere diffusamente la storia della musica araba ci limiteremo a elencarne alcune 
tappe: 
 
- fino al VII sec.: epoca della jāhiliyya (lett.: ignoranza, oscurità). Con questo termine gli 
arabi indicano la fase storica anteriore alla nascita dell’Islam. L’aspetto musicale saliente di 
quest’epoca è costituito dalla tradizione delle qaināt (o qiyān), figure quasi leggendarie che 
furono insieme raffinate musiciste, cantanti, poetesse, nonché bellissime ed espertissime 
entraineuses che conoscevano alla perfezione l'arte di dare piacere agli uomini. Esse 
godevano di una condizione di relativa autonomia e prestigio che consentiva loro di gestire in 
proprio i luoghi dove esercitare la propria arte, anche se molte di esse furono al servizio della 
nobiltà con il compito di allietare le notti delle corti e delle residenze patrizie della penisola 
arabica. Già all’epoca la musica araba presentava una varietà di stili differenziati, con un 
repertorio di canti raffinati e di corte (il repertorio delle qaināt), nettamente distinto dalla 
tradizione del canto delle tribù nomadi beduine. A giudizio di molti studiosi, le qaināt, molte 
delle quali si ritiene fossero di origine straniera (persiane, etiopi, ecc.), sarebbero la 
prosecuzione di una preesistente antica tradizione mesopotamica nella quale la musica era in 
gran parte appannaggio di interpreti femminili. 
 
- VII-VIII sec., epoca di al-Hijaz (così si chiama la fascia costiera occidentale della penisola 
arabica con le città della Mecca e Medina), epoca di espansione e di spledore dell'Islam, 
governato dai califfi Omayyadi che hanno inizialmente la loro capitale a Medina. Lo Hijaz, 
anche dopo che nel 661 gli Omayyadi trasferiscono la loro capitale a Damasco, conserva il 
ruolo di preminenza fra le regioni soggette al dominio islamico. In questo periodo fanno la 
loro comparsa i mukhannāt, cantori effeminati che sostituiscono la tradizione declinante e, 
all’avvento dell’Islam, sempre più invisa delle qaināt. Inoltre vengono poste le prime basi del 
sistema musicale e fissate le prime regole e forme del canto (al-ghinā’). 
 
-647-682 Nel corso della loro espansione verso Occidente, gli arabi occupano l’Ifrīqiyya 
(l’odierna Tunisia) sotto la guida di ‘Oqba ibn Nāfi, per poi assogettare il Marocco fino alle 
coste dell’Atlantico. La popolazione berbera che abitava quelle regioni, frazionata in una 
miriade di tribù fu sopraffatta dalla superiore organizzazione militare degli arabi. Tuttavia, 
pur arabizzati e pur aderendo pienamente alla fede islamica, i berberi conservarono un forte 
spirito di autonomia che sfociò in frequenti ribellioni. I conquistatori arabi si sforzarono di 
controllare queste tensioni ricercando l’alleanza con i capi delle popolazioni locali e 
coinvolgendo sempre più stabilmente i capi berberi nel governo di quelle regioni. 
 
-661-750, in Oriente califfato degli Omayyadi, capitale Damasco. 
 
-711 Ha inizio la conquista della Spagna, all’epoca sottomessa al dominio dei Visigoti. Gli 
eserciti, prevalentemente berberi, che sbarcarono sulla terra di al-Andalus erano guidati dal 
governatore di Tangeri, Tāriq ibn Ziyād, anch’esso berbero (Gibraltar – Gibilterra – deriva il 
proprio nome dall’arabo jebel-Tāriq, “montagna di Tāriq”). Nel giro di pochi decenni gran 
parte della penisola iberica, ad eccezione delle regioni settentrionali fu sottomessa al dominio 
arabo-berbero. 
 
-740-786 sotto la guida di Maysara e poi di Idrīs ibn Abdullāh le tribù berbere del Maghreb si 
coalizzano contro gli arabi dando vita a un regno berbero del Marocco che, sotto la dinastia 
Idrisita, si rende indipendente dal califfato arabo d’oriente. 
 



 14

-750-1258, in Oriente califfato degli Abbasidi. Nel 762 la capitale viene spostata a Baghdad. 
In questo periodo si colloca il regno di Harun al-Rashid "il Giusto" (786-809), il califfo reso 
celebre dalle Mille e una notte. La crescente influenza musicale persiana segna la decadenza 
dell'antico stile musicale dello Hijaz, mentre a Baghdad sorgono forti contrasti fra musicisti 
innovatori (Ibrāhīm al-Mahdī) e difensori della tradizione (Ishāq al-Mawsilī). Fra il IX e il X 
secolo operano i primi grandi trattatisti musicali arabi quali al-Kindī e al-Fārābī). Fra le 
numerose opere di Abū Nasr al-Fārābī è da menzionare al-Kitāb al-mūsiqī al-kabīr (Grande 
libro della musica) che, insieme al monumentale Kitāb al-aghānī al-kabīr (Grande libro dei 
canti) redatto nel X secolo da Abū al-Faraj al-Isfahānī, costituisce una delle principali fonti 
storiche e teoriche della musica araba dei primi secoli. 
 
-756-1027 la dinastia degli Omayyadi, spodestata dal trono di Damasco ad opera degli 
Abbasidi, si insedia a Cordoba, in Spagna, dando vita a un emirato indipendente. 
 
- 822, in conflitto con l'ambiente musicale di corte, Ziryāb (789-852), allievo di Ishāq al-
Mawsilī e astro nascente della musica araba, lascia Baghdad e si trasferisce presso la corte 
degli Omayyadi a Cordoba. La tradizione vuole che Ziryāb abbia lasciato Baghdad a causa dei 
troppo accesi contrasti col suo maestro in merito al rinnovamento della teoria e della pratica 
musicale. Giunto a Cordoba, Ziryāb fonda la scuola che darà origine alla straordinaria 
fioritura della musica arabo-andalusa. Questa tradizione sopravvissuta alla cacciata degli arabi 
ad opera dei re cattolici, e proseguita poi, fra mille difficoltà, nel Maghreb e in Egitto, ha 
tramandato fino all'epoca moderna una delle più nobili e classiche fra le tradizioni musicali 
arabe. La figura di Ziryāb ampiamente mitizzata come padre indiscusso della musica arabo-
andalusa viene oggi ridimensionata a favore di uno sviluppo storico che risulta assai più 
articolato e complesso. 
 
- XI sec. Le dinastie berbere degli Idrisiti e poi degli Almoravidi muovono guerra agli 
Omayyadi di Spagna e intraprendono la conquista della penisola iberica. In pratica si tratta di 
una guerra fratricida fra arabi, o meglio fra arabi e berberi. Al crollo del dominio unitario 
omayyade sorgono numerosi regni e staterelli, i maggiori dei quali sono quelli di Cordoba e di 
Granada. Città come Cordoba, Sevilla, Granada, Toledo, Murcia sono centri di grande vitalità 
artistica e musicale In questo periodo spicca fra tutti il nome del grande Ibn Bājja (1070-
1138), riformatore della musica, poeta, filosofo e scienziato che con Ziryāb rappresenta la 
massima personalità della civiltà musicale andalusa. Pur conservando forti rapporti con 
l’Oriente, l’ambiente musicale andaluso sviluppa pratiche originali, nuovi stili e nuove forme 
poetiche dalle quali prende forma la nawba (o nūba), la grande suite vocale e strumentale 
tipica della musica andalusa. Verso la metà del XII agli Almoravidi succedono gli Almohadi, 
mentre i regni cristiani accrescono la loro pressione volta a riconquistare la penisola iberica. 
 
- metà XI sec. Per contrastare le tendenze autonomiste dei territori maghrebini, il califfato 
fatimide del Cairo spedisce in Occidente le tribù guerriere beduine dei Banī Hilāl che 
invadono il Maghreb in forze, operando massacri e distruzioni e arrestandosi solo alle pendici 
dell’Atlante marocchino. I Berberi sono costretti a riparare sulle montagne e nel deserto. Da 
questo momento la presenza araba nel Maghreb, che fino ad allora era stata numericamente 
piuttosto esigua, si rafforza e si consolida definitivamente. 
 
- 1212 Dopo la sconfitta a las Navas de Tolosa da parte degli eserciti cristiani, che dà avvio 
alla fase più energica della reconquista, il regno degli Almohadi si avvia a sua volta a una 
rapida fase di disgregazione. Nel 1236 e nel 1249, rispettivamente, Cordoba e Sevilla 
vengono conquistate dai cristiani. Ai successi militari dei cristiani si accompagnano la 



 15

crescente riduzione e frammentazione dei domini arabo-berberi in Spagna e nel Maghreb. 
Mentre gli arabi sconfitti si rifugiano in prevalenza nelle città del Maghreb, in Spagna 
sopravvive ormai solo il regno di Granada che sotto la dinastia dei Nasridi vive un ultimo 
memorabile periodo di fioritura artistica (l’Alhambra viene per l’appunto edificato in questo 
periodo, fra il XIII e XIV secolo). Intanto nel Maghreb, attorno alla metà del XIII secolo, 
prendono forma i tre regni di Marocco, Algeria e Tunisia. 
Risale a questo periodo il manoscritto compilato dal lessicografo tunisino Ahmad al-Tīfāshī 
(1184-1253) il cui titolo si può tradurre in: I piaceri dell’udito attraverso la scienza musicale. 
Scoperto in anni recenti, il codice di al-Tīfāshī è attualmente considerata la fonte forse più 
importante e attendibile per la ricostruzione dello sviluppo storico della musica andalusa.  
Un’altra straordinaria testimonianza della fioritura musicale spagnola nel Medioevo è il 
manoscritto delle Cantigas de Santa Maria attribuito ad Alfonso X “el Sabio” re di Castiglia e 
León e compilato fra il 1250 e il 1280. La politica di mediazione di Alfonso X fra cristiani e 
arabi sembra rispecchiarsi in questo prezioso codice le cui musiche e le cui celebri 40 
miniature raffiguranti l’intero strumentario dell’epoca, testimoniano una fertile convivenza e 
simbiosi artistica fra cristiani e musulmani. 
 
- 1258, Con la conquista e distruzione di Baghdad ad opera dei Mongoli, inizia quella che 
viene considerata la lunga fase di decadenza della civiltà e della musica araba, che viene 
accentuata dalla successiva dominazione turca. 
 
- XIV-XV sec. Dalla Turchia inizia l'espansione dell'Impero Ottomano. Nel 1453 i turchi 
conquistano Costantinopoli che viene ribattezzata Istanbul. 
 
1492 Con la caduta di Granada i i re spagnoli completano la reconquista. Gli arabi di Spagna 
trasferendosi nelle città del Maghreb quali Fès, Tlemcen, Tétouan, Algeri, Tunisi portano il 
beneficio della loro ricca tradizione culturale e artistica, trapiantandovi lo stile musicale 
andaluso. Si avvia così un ulteriore processo di acculturazione dal quale, attraverso un lungo e 
poco documentato assestamento, la musica arabo-andalusa col suo ricco repertorio di nūbat 
assumerà quelle caratteristiche stilistiche su base nazionale (Marocco, Algeria, Tunisia, Libia) 
conservate fino ai nostri giorni. 
 
- XVI sec. L'Impero Ottomano conquista Siria, Egitto, Arabia, Baghdad, la Mesopotamia e la 
Persia, espandendosi anche nel Maghreb. L’espansione ottomana si arresta però alle pendici 
dell’Atlante consentendo al Marocco, di sottrarsi alla dominazione turca e di limitare così gli 
influssi orientali sulla cultura e sulla musica del paese. Negli altri paesi arabi soggetti 
all'Impero Ottomano la musica turca (che era a sua volta profondamente debitrice della 
tradizione araba e aveva raggiunto altissimi livelli di artisticità), esercita una supremazia che 
proseguirà fino al XIX secolo, imprimendo su molti aspetti della musica araba un’impronta 
rimasta indelebile. 
 
- XIX sec. Inizia la riscossa degli arabi che, con l'appoggio delle potenze occidentali, riescono 
via via a conquistare margini crescenti di autonomia dall'Impero Ottomano. In questo 
processo di risveglio nazionalistico e insieme di modernizzazione, l'Egitto si guadagna il 
ruolo di nazione guida del mondo arabo. Proprio in Egitto, nella seconda metà del XIX sec., si 
manifesta una forte spinta alla rinascita della tradizione musicale araba, la cosiddetta Nahda 
("rinascita"), il cui obiettivo è di sottrarsi al predominio della scuola turca e di rinnovare lo 
stile della classicità. 
 



 16

- XX sec. In Egitto (dal 1904), in Libano, in Algeria (dal 1906) prende avvio il rapido 
sviluppo dell'industria discografica che, in parallelo con un forte processo di urbanizzazione, 
porta al formarsi di un nuovo, vasto pubblico soprattutto cittadino, i cui gusti determinano 
l'affermazione di nuovi generi musicali di più facile consumo. Poco dopo, a partire dagli anni 
Venti, prendono il via le trasmissioni radiofoniche che danno un contributo decisivo 
all'ampliamento in senso popolare del pubblico. L'avvento dei mass media produce quindi 
anche nei paesi arabi quel confronto – o conflitto se si vuole – fra difensori di una musica 
d'arte, legata alla tradizione classica, e musica di più largo consumo, più o meno influenzata 
dai modelli occidentali. Ma a differenza dell'Europa e dei paesi industrializzati in genere, nel 
mondo arabo questo confronto, come abbiamo già ricordato, presenta aspetti e caratteri molto 
diversi e più complessi che non si risolvono in una semplicistica contrapposizione fra 
tradizione musicale classica e popular music. Egitto, Algeria, Marocco, Libano sono forse i 
paesi dove più vistoso è stato il processo di modernizzazione, accompagnato però da un forte 
recupero delle tradizioni classiche e, insieme dalla nascita di nuovi generi musicali dove 
passato e presente, lingua classica e poesia dialettale, strumenti tradizionali e occidentali si 
coniugano in una grande varietà di stili. Si va dall’ughniyya (la canzone moderna) egiziana, 
alla sequela di generi che in Algeria e nel Maghreb combinano in vario modo stile andaluso, 
tradizioni folkloriche, influenze moderne e occidentalizzanti: sha’bī, hawzi, arūbi, sharqī, 
badawi (genere quest’ultimo dal quale prende origine il raï). Forti di una vasta popolarità e di 
un grande ascendente, artisti come gli egiziani Muhammad 'Abd al-Wahhab o Umm Kulthūm 
(la cantante in assoluto più amata e venerata nel mondo arabo), gli algerini Mohamed el-
Anka, Cheykh Hamada, Reinette l’Oranaise, la scandalosa Cheikha Rimitti (considerata la 
grande madre del raï), sono stati capaci capaci di coniugare nella propria opera aspetti in 
apparenza antitetici fra loro: saldamente radicati nella tradizione, ma al tempo stesso pionieri 
dell'innovazione e beniamini del grande pubblico. 
 
 
II. 06 Musica e Islam. Il sufismo 
L'Islam conta gli anni a partire dal 622 d.C., l'anno dell'Egira, ossia la fuga di Maometto dalla 
Mecca a Medina. Ma la vicenda storica degli arabi e della musica araba ha inizio in un'epoca 
anteriore all'introduzione dell'Islam, la cosiddetta jāhiliyya (lett.: ignoranza, oscurità). La 
civiltà musicale araba era certamente già fiorente nei secoli precedenti l’avvento dell’Islam, 
anche se le conoscenze relative a questo periodo e alle sue origini sicuramente remote restano 
alquanto approssimative e incerte. Come abbiamo già ricordato, l’epoca della jāhiliyya fu 
caratterizzata dalla fiorente tradizione delle qaināt, nella cui arte musicale il piacere 
intellettuale si mescolava al piacere dei sensi. Questa originaria commistione fra musica e 
piacere è probabilmente uno degli elementi decisivi nel determinare l'atteggiamento di 
sospetto che la religione islamica ha coltivato da sempre nei confronti della musica. 
Maometto (Muhammad) fece esperienza diretta di questa realtà e la sua predicazione andò 
senza dubbio a colpire pesantemente questo costume che era fortemente radicato in seno alla 
società preislamica. In realtà nel Corano (al-Qu’rān) – che secondo la tradizione è la 
trascrizione delle parole che Dio (Allah) dettò a Maometto – non solo non c’è alcun giudizio 
di condanna nei confronti della musica, ma addirittura non c’è nessun riferimento esplicito ad 
essa. I problemi nascono dal fatto che la religione islamica considera come suoi testi sacri 
oltre al Corano e alla Bibbia, anche gli Hadīth (ossia i testi raccolti successivamente alla 
morte di Mometto che riportano le frasi e i discorsi attribuiti al profeta), e la Sunna, una vasta 
raccolta di precetti e di insegnamenti tramandati fin dai primi secoli. 
 
Se dunque nel Corano non c’è nessun riferimento esplicito alla musica, né pro, né contro di 
essa, altrove, in particolare negli Hadīth sono numerose le frasi attribuite a Maometto in base 



 17

alle quali molti teologi deducono che la musica è da considerarsi haram (proibita). Molti 
studiosi dell'Islam ritengono ormai appurato che gli Hadīth costituiscano una tradizione in 
parte spuria, non riconducibile cioè alla predicazione di Maometto, ma redatta in epoche 
successive per fare della religione uno strumento più facilmente adattabile alle esigenze di un 
sistema di potere teocratico, il cui diritto si fonda sulla shari'a, la legge islamica ricavata dai 
testi sacri della religione. Ciononostante gli Hadīth continuano a essere venerati come parola 
autentica del profeta e applicati come legge indiscutibile, una questione questa che solleva 
problemi di vasta portata, che vanno ben al di là del campo musicale. 
 
Di fatto, da secoli l’Islam dibatte aspramente attorno alla musica e alla sua legittimità: un 
segnale che se non altro conferma indirettamente l’importanza del ruolo che quest’arte riveste 
nel mondo arabo e islamico. Alla severa condanna degli uni, corrisponde da parte di altri una 
difesa a spada tratta della musica come portatrice di profondi valori spirituali e religiosi. 
D’altronde è proprio nella Bibbia (che anche l'Islam riconosce come testo sacro e verità 
rivelata) che la musica vanta autorevoli credenziali. Basti pensare al Re David che la 
tradizione considera l’autore del Libro dei Salmi, una raccolta di preghiere destinate al canto, 
che lo stesso re avrebbe intonato accompagnandosi con l’arpa. 
 
La condanna nei confronti della musica prende le mosse da alcuni versetti del Corano la cui 
interpretazione è particolarmente controversa e dove si menzionano la voce seducente di 
Satana, il crogiolarsi nelle vanità o in discorsi oziosi che sviano dalla fede. Li riportiamo di 
seguito. 
 
Sura XVII (Al-Isrâ', Il Viaggio Notturno), 63-64 
[Allah]disse: «Vattene! E chiunque di loro ti seguirà, avrà l'Inferno per compenso, abbondante 
compenso. Seduci con la tua voce quelli che potrai, riunisci contro di loro i tuoi cavalieri e i 
tuoi fanti, sii loro socio nelle ricchezze e nella progenie, blandiscili con promesse» . Le 
promesse di Satana non sono altro che inganni. 
 
Sura XXXI (Luqmân), 6 
Tra gli uomini vi è chi compra storie ridicole per traviare gli uomini dal sentiero di Allah e 
burlarsi di esso: quelli avranno un castigo umiliante. 
 
Sura LIII (An-Najm, La Stella), 57-62 
L'Imminente s'avvicina, nessuno, all'infuori di Allah, può svelarla! 
Ma come, vi stupite di questo discorso? Ne riderete invece che piangerne o rimarrete oziosi? 
Prosternatevi piuttosto davanti ad Allah e adoratelo! 
 
In questi versetti, anche alla luce degli Hadīth, c'è chi legge un riferimento alla musica intesa 
come attività oziosa e anticamera del vizio, un’interpretazione nella quale traspare 
un’immagine peccaminosa della musica riconducibile all’epoca dissoluta della jāhiliyya. 
L’argomento principale dei difensori della musica si incentra invece su quei versetti del 
Corano nei quali è contenuta un’esplicita diffida nei confronti di un eccessivo puritanesimo, 
di chi pretende di proibire i piaceri leciti che Dio ha concesso agli uomini: 
 
Sura VII (Al-A'râf), 32 
Di': «Chi ha proibito gli ornamenti che Allah ha prodotto per i Suoi servi e i cibi eccellenti?». 
Di': «Appartengono ai credenti, in questa vita terrena e soltanto ad essi nel Giorno della 
Resurrezione». 
 



 18

Sura LXVI (At-Tahrîm, L'Interdizione), 1 
O Profeta, perché, cercando di compiacere le tue spose, dichiari illecito quello che Allah ti ha 
permesso ? Allah è perdonatore, misericordioso. 
 
Si tratta come si è detto di una disputa ormai ultramillenaria che, per quanto possa sembrare 
anacronistica, è tutt'altro che conclusa, basti pensare ai fatti accaduti in anni recenti in Iran, in 
Sudan, nell’Afghanistan dei mujaeddin e poi dei talebani. Si tratta di paesi nei quali vige la 
shari‘a, vale a dire nazioni la cui legislazione applica alla lettera gli obblighi, i divieti e le 
punizioni prescritte dalle autorità religiose (altri paesi nei quali è in vigore la legge islamica 
sono: Arabia Saudita, Kuwait, Yemen, Bahrain, Qatar, Emirati Arabi Uniti, Iran, Afghanistan, 
Pakistan, Cecenia, Sudan, Somalia, Mauritania). Le cronache recenti hanno riferito 
ampiamente le vicende drammatiche connesse all’applicazione della legge islamica in alcuni 
di questi paesi, suscitando profonda impressione nell’opinione pubblica internazionale (come 
è noto la legge islamica prevede la pena di morte per lapidazione per reati quali ad esempio 
adulterio, prostituzione, sodomia). 
 
Nonostante l'Islam non ammetta ufficialmente un clero come istituzione organizzata, 
numerosi sono i religiosi cui vengono riconosciute particolare autorevolezza e leadership. 
Ebbene se qualche leader religioso (imam, ayatollah, ulema, mufti, mullah, ecc.), sulla base di 
una sua interpretazione del Corano, della Sunna o degli Hadīth, emette una fatwah, ovvero 
una sentenza di condanna della musica, la cosa produce precise conseguenze giuridiche e 
penali sanzionate dalla shari‘a. Verrà ordinata la chiusura dei locali e dei cinema e la polizia 
religiosa interverrà per punire i trasgressori più o meno duramente (non molto diversamente 
da quanto accadeva all’epoca dell’Inquisizione, oppure nello Stato Pontificio fino a due secoli 
fa, quando i papi ordinarono a più riprese la chiusura dei teatri e le cantanti di opera lirica 
venivano considerate come creature di Satana). 
 
Eppure, come già sappiamo, proprio l’Islam è la culla di un movimento spirituale che ha 
elevato la musica a una dignità senza uguali, facendone il mezzo privilegiato per raggiungere 
la completa comunione con Dio. Si tratta del tasawwuf, movimento mistico ed esoterico 
meglio noto col nome di sufismo (cfr. anche gli Appunti del I modulo, pp. 34-35). Dalla 
Persia alla Turchia, dal Pakistan al Maghreb, la diffusione del sufismo si avviò fin dal VII 
secolo, radicandosi nella coscienza popolare grazie a una dottrina i cui richiami all’interiorità 
e alla fratellanza facevano più presa della proliferante e sempre più cervellotica precettistica 
dei mullah. La tradizionale professione di tolleranza e di amore universale propria del sufismo 
ha generato attriti frequenti con gli apparati più rigidamente ortodossi del potere islamico. Né 
sono mancate persecuzioni, con mistici del sufismo accusati di eresia e messi a morte. Il caso 
più celebre è forse quello di Hallaj (IX-X sec.) che venne decapitato dopo essere stato 
sottoposto a lunghe torture. Ancor oggi nei paesi dove più forte è il fondamentalismo, il 
sufismo è sottoposto a un forte controllo o a misure repressive: una sorta di conflitto latente in 
seno all’Islam di cui giungono all’esterno solo scarsissimi echi. 
 
Vestiti di indumenti di lana grezza (sūf), i dervisci si raccoglievano, allora come oggi, in 
confraternite di dervisci, ossia asceti iniziati alla tarīqa (via) e alla pratica del samā‘ (ascolto), 
la meditazione musicale che risveglia nell’anima il ricordo della sua origine e la porta 
intonare l’armonia del cosmo in unione con Dio. Tuttavia la caratteristica forse più originale 
dell’ascetismo sufi sta nel fatto che esso non si è tradotto in un esoterismo chiuso all’esterno, 
bensì in un movimento capace di conquistarsi un forte seguito popolare. Il rituale sufi è 
incentrato sulla hadrā (lett. “presenza”), la grande cerimonia religiosa e musicale (vedi Fig. 6 
bis) all’interno della quale si celebra la preghiera del dhikr, letteralmente “ricordo”, 



 19

evocazione di Dio). La hadrā e il dhikr si svolgono in un susseguirsi di canto, musica, danza 
(quella roteante delle confraternite Mevlevi è divenuta celebre anche in Occidente, v. Fig. 6 
bis). Mentre i fedeli si fanno trascinare collettivamente al ritmo via via accelerato della danza 
sacra, le preghiere e le invocazioni ad Allah proseguono per ore, fino a quando la hadrā, la 
presenza di Dio, si manifesta e i partecipanti entrano in uno stato di trance e di estasi mistica 
(wajd). 
Per una visione d'insieme del sufismo e della sua vasta produzione poetica e letteraria si 
consiglia il volume I mistici dell'Islam. Antologia del sufismo, a cura di Eva de Vitray 
Meyerovitch, Guanda, Parma 1991. 
 

Fig. 6 bis 
 

 
[un momento di una celebrazione pubblica della hadrā da parte di una confraternita popolare sufi  

 

 
[la tipica danza dei “dervisci rotanti” della confraternita Mevlevi] 

 



 20

II. 07 Problemi di classificazione della musica araba e islamica 
Riallacciandoci a quanto già detto in precedenza a proposito dell'oralità, del sistema del 
maqām, del sufismo, del rapporto fra musica e Islam, cerchiamo ora di riassumere alcuni 
aspetti basilari della musica araba in relazione ai vari generi, forme e stili musicali. 
La prima distinzione che si potrebbe porre sarebbe quella fra musica profana e musica 
religiosa (Touma tratta in effetti separatamente i due ambiti). Tuttavia questa distinzione 
viene in parte a cadere e si rivela poco praticabile in quanto in entrambi i generi si ricorre 
spesso alle medesime forme poetiche e agli stessi stilemi musicali. Questa compenetrazione si 
verifica in particolare nell’ambito della musica di ispirazione sufi, nelle cui celebrazioni 
musicali e preghiere collettive ricorrono abitualmente forme, testi, contenuti poetici che 
appartengono a pari titolo al repertorio della musica profana (qasīda, muwashshah, dawr, 
layālī, mawwal, ghazal, ecc.)  
Più funzionale - per quanto di comodo – potrebbe apparire una distinzione fra musica vocale e 
musica strumentale. Ma anche in questo caso si tratta di ambiti strettamente intrecciati, specie 
per il fatto che la tradizione classica della musica araba, nel Mashreq come nel Maghreb si 
incentra essenzialmente su una varietà di forme tutte riconducibili alla suite, ossia a una 
sequenza di brani accomunati dal medesimo maqām, nella quale si alternano sistematicamente 
episodi strumentali e vocali. E’ il caso del maqām al-‘irāqi (Iraq), della wasla (Egitto, Siria, 
ecc.), nonché della nūba andalusa. 
 
Partiremo tuttavia dalla musica vocale che, storicamente - dalle qaināt a Umm Kulthūm a 
Khaled - resta l'asse portante delle numerose espressioni musicali della cultura araba e ci 
consente di trattare insieme musica religiosa e musica profana. 
Storicamente la letteratura e la poesia araba hanno coltivato un costante e proficuo rapporto 
con la musica, e lo stesso vale per la musica, che pone le proprie fondamenta sulla parola, 
sulla sonorità e sul ritmo propri della lingua araba. Si tenga conto che nel mondo arabo, oltre 
alla lingua letteraria classica, il cui monumento più illustre è il Corano, esiste la realtà 
variegata della lingua colloquiale, un insieme di numerosi dialetti nazionali e regionali anche 
molto diversi fra loro che costituiscono la lingua parlata nella vita quotidiana, nonché il 
linguaggio usato nella musica popolare e anche in vari generi di musica classica.  
In ultima analisi la virtù suprema di un cantante arabo, specialmente nell’ambito della musica 
classica, è proprio la sua capacità di rendere evidente il significato poetico attraverso una 
perfetta resa del suono verbale mediante la pronuncia, l'articolazione, il timbro e le altre 
risorse della tecnica vocale. Questa assoluta centralità della parola rimanda immediatamente 
alla parola per eccellenza, ossia al Corano che – nonostante la scarsa sintonia fra teologi e 
musicisti – costituisce in effetti il punto di riferimento obbligato dell'arte musicale arabofona. 
 
 
II. 08 Il suono della parola: la recitazione del Corano e l’adhan 
La recitazione pubblica del Corano (tajwid) è un'arte molto difficile, di fatto riservata a fedeli 
in possesso di particolari doti musicali che si sono sottoposti a un lungo apprendistato. I 
principi basilari del tajwid vengono appresi fin da bambini alla scuola coranica che, non 
casualmente, costituisce una tappa obbligata nell'apprendistato di molti dei grandi interpreti 
della musica araba. Alla scuola coranica, dove i bambini entrano prima di imparare a leggere 
e scrivere, l’apprendimento del testo sacro e la sua corretta dizione, avviene attraverso 
l’allenamento sistematico della memoria, e con l’aiuto di apposite formule ritmiche 
fortemente scandite. Gli allievi più capaci vengono successivamente introdotti alla pratica del 
tajwid, la recitazione intonata, e delle relative formule melodiche fondate sul sistema del 
maqām. 
 



 21

Secondo la religione islamica, il senso, il significato della parola divina viene identificato 
quasi nel suo stesso suono, dunque la recitazione, la pronuncia sono soggette a regole precise 
e rigorose, le stesse regole che i più grandi cantanti, buona parte dei quali si sono formati 
musicalmente attraverso lunghi anni di frequenza alla scuola coranica, trasferiscono e 
applicano nella loro arte vocale sia essa classica o popolare. L'elogio più alto che viene rivolto 
a una cantante come Umm Kulthūm è proprio il riconoscimento che la sua inarrivabile arte di 
interpretare e di rendere il senso poetico della parola cantata le viene dalla sua profonda 
padronanza della recitazione coranica. 
Lo studio del Corano e del tajwid – tecnica che prevede diversi stili di recitazione (fra cui il 
tartil) più o meno ricchi di musicalità – prosegue per anni. In Egitto, ad esempio, questo 
studio si conclude solitamente all'Università al-Azhar del Cairo, con il conseguimento della 
qualifica di shaykh, ossia di maestro, un titolo che tutti i più grandi interpreti vocali della 
musica araba hanno sempre esibito con orgoglio.  
La corretta recitazione del Corano implica dunque la padronanza dell'intonazione e la 
conoscenza dei principi del maqām, in altre parole una preparazione musicale di alto livello. 
Ciononostante per la dottrina islamica la recitazione del Corano non è considerata una forma 
di canto e non ha nulla a che fare con la musica. Chi declama il Corano non è considerato un 
cantante ma viene denominato muqri (recitante), diversamente dal cantore di inni religiosi, 
indicato col termine di munshid 
 
Un esempio di recitazione coranica nello stile del tartil è incluso nell’antologia audio (C-01). 
Si tratta dei primi versetti della seconda sura ("Sura della vacca") nell'interpretazione del 
siriano Shaykh Hamza Shakkur. Ne riportiamo il testo tradotto. All'inizio, come sempre 
accade nella recitazione del Corano, vengono pronunciate le parole iniziali della prima sura 
che apre il Corano 
 
Testo (Corano, II, 1-5) 
 
[I:1 Bi ism 'illāh ir rah.mān ir rah. īm ] 
  Nel nome di Dio,il clemente, il misericordioso 
II:1 Alif-Lām-Mīm 
  Alif Laam Miim 
II:2 Zālika al kitāb lā rayb fehi huda(n) li al muttaqīn 
  Questo è il libro scevro di dubbi dato come guida per i timorati di Dio,  
II:3 'Allazīna yu'minūn bi al ghayb wa yuqiimūn as. S.alāh wa min mā 
 razaqnāhum yunfiqūn 
 i quali credono nell'Invisibile, eseguono la Preghiera ed elargiscono ciò che abbiamo 

loro donato; 
II:4 wa 'allazīna yu'minūn bi mā unzila 'ilayka wa mā unzila min qablika wa bi al 'ākhirah 

hum yuqinūn 
 e che credono in ciò che è stato rivelato a te e in ciò che è stato rivelato prima di te e 

son certi del mondo dell'Oltre. 
II:5 'Ulā'ika alā huda(n) min rabbhim wa 'ulā'ika hum al muflih. ūn 
  Questi sono i ben guidati da loro Signore, questi son coloro che prospereranno. 
 
Questo tartil è intonato in maqām bayāti, un maqām la cui scala comprende intervalli "neutri" 
corrispondenti all'incirca a 3/4 di tono (cfr. le figg. 4 e 5 che mettono a confronto le scale dei 
maqāmat rāst, bayāti e saba; in merito all’intervallo di 3/4 di tono cfr. pp. 38-39 degli appunti 
I modulo, figg. 1-3). C’è una particolarità del maqām saba che merita di essere segnalata in 
quanto decisamente fuori della norma, ossia il fatto che questo modo, contrariamente a quanto 



 22

accade per la quasi totalità delle scale musicali conosciute, non abbraccia un'ottava giusta. 
Partendo dal re, la scala del maqām saba dovrebbe infatti concludersi come di consueto con 
l’ottava nota sul re (cfr. le osservazioni al § II.04), e invece conclude sul re bemolle per poi 
passare al mi (anziché al mi semi-bemolle come nella prima ottava). Per un esempio musicale 
di questo maqām cfr. antologia audio C-07. 
 
Nota 
Su Internet sono presenti numerosi siti dai quali è possibile ascoltare online la recitazione intonata 
dell’intero Corano. Ecco di seguito un paio di indirizzi: 

http://islaam.com/audio/quran/ 

http://islamicity.com/mosque/arabicscript/Ayat/1/1_1.htm 
(questo sito contiene l’audio di tutte le 114 sure del Corano con scorrimento sincronizzato del testo in 
arabo e della relativa traslitterazione e traduzione in varie lingue). 
 
Accanto alla recitazione del Corano, altra istituzione fondamentale della liturgia islamica è 
l'adhān, ossia l'appello alla preghiera che risuona cinque volte al giorno dall'alto del minareto 
e chiama i fedeli al rito del salā (preghiera). L'adhān che veniva un tempo intonato a 
squarciagola dal mu‘adhdhin (muezzin), e che rispetto alla lettura del Corano ha una veste 
musicale assai più ricca ed elaborata, non di rado virtuosistica, viene oggi diffuso attraverso 
altoparlanti che ne trasmettono versioni registrate come quelle che che si possono ascoltare 
negli esempi riportati nell’antologia audio (C-02-03-04-05). L'adhān viene intonato secondo 
formule tradizionali e maqāmat molto conosciuti che variano a seconda delle ore del giorno. I 
quattro esempi dell’antologia presentano altrettante diverse interpretazioni di un adhān 
intonato su una formula melodica molto diffusa, in maqām rāst (la prima esecuzione è 
integrale, le altre tre sono limitate ai primi due versetti). 
 
Adhān – Testo: 
Allahu akbar [2 volte] 
 Allah is Greatest  
Ash-hadu an la ilaha illa-llah [2 volte] 
 I bear witness that there is no god but Allah 
Ash-hadu anna Muhammadan Rasulu-llah [2 volte] 
 I bear witness that Muhammad is the messenger of Allah  
Hayyi 'ala s-salah [2 volte] 
 Hasten to the prayer 
Hayyi 'ala l-falah [2 volte]  
 Hasten to salvation 
Allahu akbar [2 volte] 
 Allah is Greatest 
La ilaha illa-llah. 
 There is no god but Allah 
 
 
II. 09 Le forme classiche della poesia per musica 
Nelle moschee la presenza del canto e della musica è sempre stata soggetta a forti limitazioni, 
quando non addirittura proibita del tutto (gli strumenti, a parte la percussione, sono 
generalmente vietati). Pertanto nelle moschee l'eventuale componente musicale delle 
preghiere e delle funzioni religiose è di norma limitata al solo canto, affidato per lo più a un 
solista al quale si unisce un coro spesso in funzione responsoriale (con il compito cioè di 
rispondere al solista ripetendone una frase o un ritornello). Questo repertorio vocale, cantato 



 23

su testi poetici composti appositamente (e quindi nettamente distinto dalla recita del Corano) 
viene indicato col termine generico di inshād (innodia). L'inshād trova ampio spazio 
soprattutto nei riti e nelle preghiere delle confraternite sufi, in particolare in quelle cerimonie 
specificamente imperniate sulla musica e sulla danza come la hadrā (presenza) – detta anche 
samā‘ (ascolto) – nella quale si celebra collettivamente il dhikr, la preghiera che il sufismo 
prescrive ai suoi adepti in aggiunta al salā giornaliero comune a tutti i musulmani (in realtà il 
dhikr può essere celebrato anche in silenzio, in forma individuale). 
 
Un esempio molto rigoroso di inshād in arabo classico di ispirazione sufi è quello offerto da 
Suleyman Dawūd, "gran muezzin" della Moschea di Damasco nell'esempoio C-06 
dell’antologia audio. Nel ruolo del munshid (il cantante di inshād), sostenuto dagli interventi 
corali dei figli e senza nessun accompagnamento strumentale, Dawūd esegue una suite 
(nawba) su componimenti poetici scritti in lingua letteraria nelle forme classiche della qasīda 
(il metro più importante e illustre della poesia araba) e del muwashshah, la forma strofica 
caratteristica della nawba andalusa e diffusa anche in Oriente. Si tratta in entrambi i casi di 
composizioni strofiche, che prevedono cioè, ad ogni nuovo verso o strofa della poesia, la 
ripetizione di una o più frasi musicali – a volte con funzione di ritornello. Mentre il coro 
intona questi versi nella loro veste melodica più semplice, il solista si cimenta ogni volta in 
raffinate e difficili improvvisazioni nelle quali ha modo di mostrare tutta la sua maestria 
vocale. Nell'esempio dell’antologia si ascolta un estratto di alcuni minuti del muwashshah 
Sara min Makkatin col quale ha inizio la nawba in maqām bayāti della durata complessiva di 
circa un'ora. 
 
Sara min Makkatin (muwashshah) – testo 
(trascriz. parziale, tratta dalle note di copertina del disco) 
ā ī 
1. Sara min Makkatin bi-Burāqi 'izzin li-aqsa masjidin wa-'alā s-samā'a,  

He went from Mecca to Jerusalem on the wings af Burâq and raised himself to theskies, 
2. Mufattahatun lahu l-abwābu minhā, yujāwizuhā ilī l-oarshi (i)rtiqā'a,  

Where the doors were opened to him : He went through them up oa the Throne. 
 
Se la forma puramente vocale è l'emblema della tradizione religiosa più antica e osservante, 
fin dal Medioevo il sufismo ha contribuito fortemente al progressivo arricchimento musicale 
dei riti che le confraternite celebrano spesso al di fuori delle moschee. Abituale nelle 
celebrazioni religiose sufi è la presenza degli strumenti che, in pratica, affiancano il munshid 
sostituendo il coro. Nell'esempio C-07 si ascolta un estratto da una suite strumentale e vocale 
denominata wasla. L’esecuzione è affidata all’Ensemble al-Kindī, la cui formazione è un 
tipico esempio di takht il piccolo complesso impiegato nella musica araba classica (vedi più 
avanti), presente qui in una formazione ristretta a qānūn (il salterio a pizzico), nāy (flauto di 
canna) e percussione [riqq e bendīr]. 
 
Anche in questo caso si ha a che fare con l’usuale integrazione di forme musicali profane in 
ambito religioso. Il brano, in maqām saba, inizia con un bashraf , una composizione antica di 
autore anonimo. Segue (a 2:50) un taqsīm (improvvisazione libera) del qānūn. Viene poi 
eseguito un samā‘ī (4:42), una breve composizione del musicista siriano Tawfiq al-Sabbagh 
(1892-1964) che si basa su un wazn molto comune in 10 tempi detto samā‘ī thaqīl (cfr. lo 
schema di fig. 6). Segue un taqsim del nāy (6:24), al termine del quale inizia il primo brano 
vocale della wasla (10:00), un muwashshah, che si apre con il verso Adir lana akwaban ("Fai 
circolare i calici di vino"). Al termine del muwashshah, il munshid Shaykh Hamza Shakkur 



 24

esegue un layālī (13:34), ossia un vocalizzo improvvisato su una breve frase poetica fissa 
(«yah līl, ya 'īn», "Oh notte mia, oh occhi miei!") col quale si conclude l’esempio. 
 
La consuetudine di utilizzare nell'innodia religiosa muwashshah, qasīda, zajal (ossia le forme 
poetiche più illustri della musica classica profana, sia arabo-andalusa sia orientale), rende di 
fatto molto labile in termini musicali la distinzione fra musica sacra e musica profana che, in 
effetti, da un punto di vista stilistico (e talvolta anche in senso letterale, come accade nel 
ghazal, un genere di poesia erotica utilizzata della musica sufi), parlano un linguaggio 
comune. Questo interscambio riguarda anche altre forme poetiche, sia colte sia popolari. E' il 
caso del già citato layālī, oppure del dawr (o dor) – un componimento poetico di forma 
strofica in lingua classica o colloquiale fiorita nel XIX sec. in Egitto. Un altra forma in versi 
usata sia nella musica religiosa sia in quella profana, è il mawwal, breve testo poetico 
espressamente concepito per essere totalmente improvvisato su un ritmo libero.  
 
 
II. 10 La musica religiosa popolare: dhikr e madih 
Tutte queste forme, in una veste più popolare e redatte in lingua araba dialettale, fanno la loro 
comparsa anche fra i canti del dhikr celebrato pubblicamente. 
Il sufismo tiene in altissima considerazione il dhikr collettivo (cfr. a riguardo gli appunti del I 
modulo) che, specie in occasione dei mawalid (le feste che celebrano l'anniversario della 
nascita del Profeta o dei santi), riscuote una forte partecipazione popolare (si calcola che in 
Egitto forse il 10% della popolazione faccia parte di confraternite sufi). 
 
La celebrazione pubblica del dhikr assume di regola la fisionomia di una una vera e propria 
festa musicale che può durare ore ed ore. Esso si svolge sotto la guida di uno shaykh che può 
svolgere anche la funzione di cantante solista, detto munshid se la cerimonia utilizza testi in 
lingua classica o maddāh se vengono cantati brani in dialetto di carattere popolare (è il caso 
più frequente). A seconda della confraternita che l'organizza, il dhikr può svolgersi in modi, 
luoghi e circostanze diverse, di regola però esso culmina nella interminabile e ripetitiva danza 
sacra, il cui lento crescendo conduce coloro che vi partecipano alla percezione della hadrā, la 
presenza divina, e quindi all'estasi (wajn) 
 
Il dhikr, che si apre sempre con la recita del Corano si articola in numerose fasi che includono 
preghiere, invocazioni, Du'a (supplica ad Allah), Takbir, Asmah'u-llah (l'elencazione dei 99 
nomi di Allah), ecc. La parte musicalmente più ricca ed elaborata del dhikr celebrato in 
pubblico è però il madīh – letteralmente: "glorificazione" – nel quale il solista (il termine 
maddāh indica appunto il cantante di madīh), coadiuvato dal coro, canta e improvvisa su testi 
strofici, modellati sulla falsariga di muwashshah, qasīda, dawr, oppure liberi tipo mawwāl o 
layālī. 
 
Rispetto all'inshād colto, il madīh ha un carattere molto più estroverso, immediato, 
musicalmente orecchiabile, ma la competenza e il virtuosismo del cantante sono messi alla 
prova non meno severamente. In questi testi religiosi, presi dalla tradizione o composti ex 
novo, in linea con l'illustre produzione poetica del misticismo sufi, si fa uso di un linguaggio 
spesso molto ardito, che sfida le censure della morale religiosa mediante un frequente ed 
esplicito riferimento all'amore carnale, all'amplesso, al desiderio dell'altro. Queste immagini 
poetiche vengono interpretate come metafore dell'amore divino, secondo il gusto del ghazal, 
l'antico genere di poesia amorosa sufi che compare quasi immancabilmente nei testi di madīh. 
Dal Maghreb al Mashreq, i maddāh godono di un largo seguito popolare, la loro musica ha 
una vasta circolazione (soprattutto in cassetta), viene trasmessa alla radio e alcuni di essi 



 25

come gli egiziani Shaykh Ahmad al-Tuni, Shaykh Yasin al-Tuhami, Shaykh Ahmad Barrayn 
hanno raggiunto una notorietà internazionale nel circuito della world music, con cd pubblicati 
e distribuiti da case discografiche straniere. 
 
L'esempio C-08 dell’antologia propone la parte iniziale (fino a 13:22) e la parte conclusiva 
(da 13:22 alla fine): del madīh intitolato 'Ulbet al-Sabr, interpretato da Shaykh Ahmad 
Barrayn con l'accompagnamento del coro in funzione responsoriale, della percussione e con 
l'intervento iniziale del flauto gharb (una varietà di nāy). Si noti la lenta e progressiva 
accelerazione del ritmo (nell'insieme il brano dura circa mezz'ora) Il pezzo si apre per 
l'appunto con un taqsīm gharb, cui segue un'improvvisazione vocale (mawwal) che porta 
all'entrata del canto strofico su ritmo misurato in quattro, nel quale viene dato largo spazio 
all'improvvisazione vocale del solista. Il ritmo in quattro tempi è il ritmo d'obbligo nei canti 
sufi che accompagnano la danza, per consentire ai partecipanti un preciso movimento 
oscillante del corpo e della testa da sinistra a destra. Nel corso dell'esecuzione Ahmed 
Barrayn si cimenta in improvvisazioni molto libere e fantasiose, fra le quali si ascolta (da 
08:08 a 08:42 circa) un tipico esempio di inserzione di musica profana in un contesto 
religioso. Si tratta del tema conclusivo di una delle canzoni più celebrate e amate dell’intera 
musica araba, al-Atlāl (Rovine), un titolo del 1967 che fu uno degli ultimi grandi successi 
della cantante egiziana Umm Kulthūm. 
 
 
II. 11 La tradizione della musica strumentale 
La vasta area geografica nella quale viene coltivata l'arte del maqām, viene suddivisa 
abitualmente in cinque grandi regioni stilistiche: il Maghreb, l'Egitto, la Siria, l'Iraq e la 
penisola arabica. A parte le numerose differenze concernenti il dialetto, la nomenclatura, il 
repertorio, la struttura dei maqāmat, gli strumenti, le forme musicali e poetiche, c’è un 
elemento che fin dal Medioevo accomuna queste diverse aree, ed è la predilezione, sia nella 
musica religiosa, sia in quella profana, per un'organizzazione formale basata sulla suite, ossia 
una lunga successione di brani strumentali e vocali alternati fra loro la cui durata complessiva 
può essere anche di parecchie ore. 
In Egitto, da almeno centocinquant'anni a questa parte, si è imposta la wasla, una suite sul cui 
impianto formale è fiorita la musica della Nahda, e su cui si sono fondati (e in parte si 
fondano tuttora) tanto la musica religiosa sufi, quanto la musica di intrattenimento nei locali 
pubblici, nonché l’ughniyya, la canzone moderna cresciuta e affermatasi a partire dagli anni 
Trenta ad opera soprattutto di Umm Kulthūm. 
In Iraq viene tuttora coltivata l’antica e illustre tradizione del maqām al-'iraqi caratterizzato 
dalla imponente struttura del fāsl, una suite vocale e strumentale che può raggiungere le tre-
quattro ore di durata. 
In Siria, così come in Turchia, la suite viene denominata fasil (ma si incontrano anche wasla e 
nawba, cfr. C-06, C-07), mentre la musica iraniana custodisce la tradizione del radif. 
 
Ma è soprattutto nel Maghreb, erede e continuatore della tradizione andalusa, che la grande 
suite vocale strumentale ha la sua culla e il suo culmine artistico. La musica classica del 
Maghreb si indentifica infatti nella nūba andalusa, un monumentale repertorio vocale e 
strumentale custodito e tramandato amorevolmente per secoli, fatto oggetto di studi 
approfonditi e di recuperi tali da consentire oggi la riproposizione di questa tradizione con una 
rinnovata consapevolezza storica e interpretativa (per un breve esempio audio di nūba 
algerina, cfr. A-03-04). 
La tradizione della nūba sarà presa in esame più ampiamente nei paragrafi dedicati alla 
musica andalusa. In generale, per quanto riguarda i brani strumentali che fanno la loro 



 26

comparsa nella suite, incorniciando e intercalandosi agli episodi vocali, al di là della grande 
varietà di forme e di stili propri delle varie epoche e aree geografiche, si può fare una 
distinzione fondamentale, valida sia in Oriente sia nel Maghreb, fra brani improvvisati e 
composizioni vere e proprie. Da un lato c’è il taqsīm, ovvero l'improvvisazione solista, spesso 
virtuosistica, nella quale si esplica pienamente l'arte del maqām. Dall'altro lato ci sono le 
forme composte – ma sempre tramandate oralmente, almeno fino al recente passato quando da 
parte di alcuni studiosi e musicisti si è cominciato a trascrivere parzialmente alcune di queste 
composizioni. Nel novero delle composizioni strumentali, molte sono di autore anonimo, 
antiche di secoli, altre sono invece opera di autori conosciuti, vissuti in epoca più recente. Una 
wasla oppure una nūba è formata dalla successione di un certo numero di composizioni 
strumentali e vocali appartenenti a un determinato maqām o tab‘, cui in genere si aggiungono 
in momenti ben precisi della suite brani improvvisati. Come è stato già sottolineato, poiché i 
maqāmat, suddivisi in generi e famiglie sono parecchie decine, i musicisti, anche i più colti, 
non praticano l'improvvisazione sull'intero repertorio, ma hanno un loro repertorio 
selezionato, anche tenuto conto del fatto che esistono maqāmat molto comuni e altri che 
vengono eseguiti molto più raramente. 
 
Tra le forme strumentali di più frequente impiego si possono citare dūlāb, longa, tahmila (di 
origine egiziana), bashraf e samā‘ī, forme queste ultime derivate dai corrispondenti modelli 
turchi-ottomani del peshrev e del semai e adottate nell'ambito della musica araba nel corso 
XIX secolo. Si tratta per lo più di composizioni brevi, che si esauriscono nell'arco di pochi 
minuti (una dūlāb in genere ha addirittura una durata di pochi secondi) e che svolgono 
funzione di preludio, intermezzo o conclusione all'interno di una suite. 
Fra i brani raccolti nell’antologia audio, esempi di taqsīm si ascoltano nella wasla in saba 
dell'Ensemble al-Kindi (C-07), a 2:50 e 6:24. 
Un altro taqsīm è eseguito all'inizio di C-08, prima dell’ingresso della voce. 
Nella già citata wasla dell’esempio C-07 si può ascoltare in apertura un tipico esempio di 
bashraf e, successivamente (a 4:42) un samā‘ī. 
 
Una breve dūlāb si può ascoltare in apertura del muwashshah Ya mīmati (C-10) in una rara 
incisione del 1910. Interessante è il confronto con la stessa composizione riproposta 
nell’esempio C-11, dove il medesimo muwashshah viene eseguito dall'Ensemble egiziano di 
musica araba (un complesso sovvenzionato dallo stato) in una incisione del 1971. Il confronto 
mette in luce l'estrema diversità dell'interpretazione. In C-11 manca ad esempio la dūlāb 
introduttiva, mentre l’esecuzione è affidata non più a un takht ma a un ensemble orchestrale 
(firqa) che, analogamente alle orchestre occidentali, comprende un certo numero di strumenti 
ad arco (v. più avanti, § II.12). Ma l’aspetto più significativo è, la totale scomparsa del 
carattere eterofonico e improvvisativo che caratterizzava l’esempio C-10. In C-11 coro e 
orchestra procedono invece in perfetta sincronia e coordinamento con un risultato che, se per 
un orecchio occidentale sembra molto più soddisfacente, per la concezione classica della 
musica araba rappresenta in realtà un impoverimento e uno snaturamento. Questa 
trasformazione deriva dal fatto che il brano registrato in C-11 non è più eseguito secondo la 
prassi mnemonica della tradizione orale (cui è estranea l'idea di una ripetizione letterale di un 
brano sempre identico a se stesso), bensì ricorrendo alla notazione scritta. Ne risulta una 
sonorità molto compatta e precisa, dove le varianti individuali non sono più ammesse. Sono 
proprio queste alcune delle conseguenze più vistose e controverse sul piano della prassi 
esecutiva derivanti dall’introduzione della notazione in seguito all'affermazione dell'industria 
discografica. 



 27

II.12 Gli strumenti e il takht 
Come si può facilmente immaginare, il mondo arabo, così differenziato al proprio interno, 
annovera una grande quantità e varietà di strumenti musicali che possono combinarsi fra loro 
nell'esecuzione dei vari generi musicali, sia puramente strumentali sia vocali. 
Nel Mashreq la formazione classica della musica araba viene chiamata takht, un ensemble che 
comprende un ristretto numero di strumenti a corda, a fiato e a percussione (cfr. C-07, C-09, 
C-10) con un organico variabile da 3 a 6 esecutori. Nel Maghreb l’ensemble tradizionale della 
musica andalusa, denominato jawq, ha invece un organico leggeremente più ampio (5-8 
esecutori).  
In entrambi i casi si tratta di gruppi dall’organico strumentale variabile ma con un nucleo 
comune di strumenti principali, tutti di origine molto antica e con caratteristiche variabili da 
regione a regione. Gli strumenti base sono i seguenti: 
 
 
al-‘ūd ("il liuto", trascritto spesso alla francese come oud). È considerato il sovrano degli 
strumenti arabi, anche perché tutto il sistema arabo dei maqām elaborato dai grandi trattatisti 
del passato è stato creato facendo per lo più riferimento allo ‘ūd. Caratteristiche dello 
strumento sono la cassa "piriforme" (ossia a forma più o meno di pera), il manico corto e 
largo con cavigliere (dove si fissano le corde) piegato ad angolo retto. Oggi al-‘ūd monta in 
genere 6 corde (o per meglio dire 6 “cori” formati da 5 corde doppie + una singola). 
 

 
 

[foto: http://www.larkinam.com/MenComNet/Business/Retail/Larknet/Catalog] 
 
Tuttavia lo ‘ūd classico, scaturito dalle innovazioni di Ziryāb e tuttora utilizzato nel jawq, è a 
cinque cori. Nell’organico della musica andalusa, il liuto a cinque (o a sei) corde viene 
denominato ‘ūd sharqī (“liuto orientale”), per distinguerlo dal più antico e ormai poco diffuso 
‘ūd ‘arbī (“liuto arabo”) di dimensioni più dirotte e munito di 4 corde. Lo ‘ūd ‘arbī è 
utilizzato ormai solo dagli ensemble di musica andalusa più rigorosi dal punto di vista della 
prassi. Sempre nella musica andalusa viene impiegata anche la kwītra (diminutivo di kithāra, 
chitarra), strumento piuttosto simile allo ‘ūd ‘arbī ma con un manico più lungo. 
 
 
Qānūn: è uno strumento anch’esso molto antico e illustre, discendente del salterio citato 
ripetutamente nella Bibbia e diffuso in molte culture musicali dell’antichità. Salteri affini al 
qānūn di forme e nomi diversi (cimbalom, zither, santur, ecc), a corde pizzicate o percosse, 
sono utilizzati ancora oggi in diverse musiche tradizionali dell’Europa e dell’Asia. Il qānūn ha 
una cassa armonica a forma di trapezio su cui sono tirate le corde (72-75, ma il numero può 
variare sensibilmente) che vengono pizzicate con dei plettri di metallo fissati alle dita. Un 
taqsim qānūn si può ascoltare in C-07 a 02:50 
 



 28

 
 

[foto: http://www.larkinam.com/MenComNet/Business/Retail/Larknet/Catalog] 
 
 
Nāy (in turco: ney). E' un flauto di canna a sei fori (più uno per il pollice) di dimensioni 
variabili che si suona appoggiandolo all'angolo della bocca e tenendolo in una caratteristica 
posizione inclinata. E' uno strumento particolarmente amato dai sufi che al suono del nāy 
(secondo l'immagine di una celebre poesia di Rumi) associano il lamento dell'anima che 
desidera ricongiungersi a Dio (vedi sotto). Dal Maghreb all’Oriente sono presenti numerosi 
tipi di flauti di canna simili al nāy con varie denominazioni, ad es. kawwal, gharb, gasba, ecc. 
Il suono del nāy o di flauti similari si può ascoltare in: A-09 (da 01:50), A-10 (da 01:57), A-
11, C-07 (06:24). 
 

 
 

[foto: http://home.att.net/~maged.k.mikhail/pictures.htm] 
 
Il lamento del flauto 
[tratto da: I mistici dell'Islam. Antologia del sufismo, a cura di Eva de Vitray Meyerovitch, Guanda, Parma 1991] 

 
Ascolta il flauto di canna e il suo lamento, come canta la separazione: 
dalla giuncaia mi hanno reciso, 
e da allora il mio lamento fa gemere l'uomo e la donna. 
Io chiamo un cuore che la separazione strazia, 
per rivelargli il dolore del desiderio. 
Ogni essere che sta lontano dalla sua fonte  
aspira al tempo in cui le sarà unito. 
Fuoco e non vento: è tale il suono del flauto. 
Perisca chi non ha questa fiamma! 
Fuoco dell'amore nella canna, ardore dell'amore nel vino! 
Nây, compagno per chi vive separato dall' Amico, 
e i cui accenti squarciano i nostri veli: 
lui, veleno e antidoto, confidente e amoroso, 
chi mai ne vide l'eguale? 

(Jalāl ad-Dīn Rūmī, XIII sec.) 



 29

Rabāb (rabāba, rebāb, ribāb). È una viella, ossia uno strumento con corde tese sopra una 
cassa armonica da suonare con l’archetto (è la famiglia di strumenti cui appartiene anche il 
violino) Di origini molto antiche, il rabāb è diffusissimo in forme e varietà molto diverse dal 
Maghreb al Mashreq, all’Africa sub-sahariana, all’India e trova impiego sia nella musica 
classica sia nel folklore. 

                           
          [immagine: http://www.belly-dance.org/rebab.htm]     [foto: copertina del cd Ocora C 559035] 
 
Il rabāb raffigurato sopra, munito di due corde e con una caratteristica forma a “barca”, è il 
tipo impiegato nel jawq, l’ensemble della musica classica andalusa di cui il rabāb è il punto di 
riferimento obbligato. Altri tipi di rabāb sono invece utilizzati nella musica del folklore 
berbero, beduino, ecc.  
Nel takht si utilizza (o meglio si utilizzava) invece un diverso tipo di rabāb, munito di un 
numero variabile di corde da due a quattro e con una piccola cassa armonica di forma sferica 
(v. la figura seguente, lettera A). Si suona con un archetto, da seduti, tenendolo posato 
verticalmente sulla coscia sinistra. Questo tipo di strumento – del tutto simile al kemencé 
turco e al kamanche persiano – è di fatto il corrispondente del violino europeo che, in arabo, 
viene chiamato kamanja. Oltre alla forma differente, il violino arabo ha anche un timbro 
sensibilmente diverso dal violino europeo. Diffuso nel Mashreq come nel Maghreb esso viene 
usato tuttavia sempre di meno in quanto – specialmente nel repertorio classico – è ormai 
regolarmente sostituito dal violino di fattura europea. 
 

                 
            A                             B                                                   C 
[ A: rabāb (kamanja) – B: rabāb berbero (rwaïs del Souss-Anti Atlante, Marocco) – C: rabāb beduino ] 
 



 30

Riqq (reqq). Nel Maghreb in genere viene chiamato tār. E' un piccolo tamburo "a cornice" 
con una sola pelle e dei piccoli cimbali (= sonagli di metallo) inseriti nella cornice di legno. 
Nel Mashreq ha ha un diametro variabile fra i 20-40 cm. Nel Maghreb solitamente è più 
piccolo (15-20 cm).  

 
[immagine: http://almashriq.hiof.no/lebanon/700/780/fairuz/legend/instruments.html] 

 
Esistono molte varietà di tamburi a cornice di varie forme e dimensioni, con o senza sonagli e 
denominati in vari modi: riqq, duff, tār, bendir. Particolarmente diffuso nel Maghreb è il 
bendir, un tamburo a cornice anch’esso di dimensioni molto variabili (40-70 cm di diametro), 
e munito di alcune corde tese che sfiorano la pelle., Quando il tamburo viene percosso, le 
corde producono un particolare "ronzio" che dà allo strumento la sua timbrica caratteristica. 
 
 
Derbukka (darabukka, ecc.): tamburo a forma di calice, con una sola pelle. Si suona da seduti 
tenendolo sdraiato sulla coscia (con la pelle quindi in verticale). Lo strumento tradizionale è 
in terracotta decorata con una pelle di pesce (molto sottile e molto sonora). Oggi gli strumenti 
professionali sono fabbricati in ghisa e montano una pelle sintetica. 
 

 
 [foto: http://www.larkinam.com/MenComNet/Business/Retail/Larknet/Catalog] 

 
 
Nel takht come nel jawq componenenti pressoché irrinunciabili sono ‘ūd e qānūn, insieme a 
riqq e derbukka. Nel jawq, l’ensemble della musica andalusa, è inoltre essenziale la presenza 
del rabāb. 
 
Il takht, nelle sue varie combinazioni, ha espresso per secoli la sonorità tipica della musica 
araba, in particolare quella del Mashreq. Tuttavia partire dal XIX secolo, il takht è stato via 
via integrato con l'inserimento in numero crescente di strumenti ad arco europei (violini, 
violoncelli, ecc.) e poi, nel XX secolo, con l'introduzione di altri strumenti come fisarmonica, 
pianoforte, chitarra elettrica, tastiere elettroniche, ecc. L'ensemble allargato, denominato firqa 
(orchestra), è oggi largamente diffuso, e viene utilizzato non solo nella musica pop più 
occidentalizzata, ma anche nella musica che viene considerata turath (letteralmente: eredità), 
ossia classica, quale ad esempio la musica andalusa, oppure le canzoni di Umm Kulthūm. 
Oggi il takht è impiegato soprattutto nella musica religiosa di ispirazione sufi e in genere in 



 31

quelle esecuzioni musicali che intendono riproporre la prassi della tradizione classica pre-
moderna o comunque anteriore al XX secolo. 
Anche il jawq, come vedremo più avanti, ha subito una sorte molto simile, subendo un 
macroscopico allargamento di organici. 
 
 
II.13 La musica della tradizione andalusa. 
I califfi Omayyadi che nell’VIII sec. si insediarono nella terra di al-Andalus portarono con sé 
la grande tradizione orientale della musica e del canto medinese fiorita nello Hijaz e 
proseguita a Damasco. È però con l’arrivo a Cordoba di Ziryāb, nell’anno 822 che ha inizio lo 
sviluppo e la progressiva differenziazione della musica andalusa rispetto alla musica 
dell’Oriente, anche se la storiografia recente tende a valorizzare i legami che intercorsero fra 
le due regioni e che non si interruppero mai del tutto. La musica fiorita nella Spagna moresca 
viene denominata in vari modi. Per gli arabi essa è semplicemente al-mūsīqā al-andalusiyya, 
in quanto la denominazione di mūsīqā arabiyy‘a-andalusiyya suona come una inutile 
tautologia. La dizione “arabo-andalusa” viene utilizzata per lo più in Occidente per marcare 
una distinzione rispetto alla successiva musica dell’Andalusia non più araba, ad esempio il 
flamenco gitano. Spessso, infine con varie sfumature di significato gli stessi studiosi arabi 
utilizzano denominazioni quali mūsīqā klasikiyah, musica andaluso-maghrebina, ecc. 
 
Musicista, letterato, scienziato, Ziryāb era l’esponente più in vista di quella corrente 
innovatrice che era fortemente osteggiata alla corte di Baghdad da dove egli proveniva e che 
andava prendendo le distanza dall’antico stile del canto medinese. Una volta a Cordoba egli 
potè applicare le sue idee con piena libertà d’azione. Si dedicò al perfezionamento dello ‘ūd, 
cui aggiunse una quinta corda (in realtà anche a Baghdad era già conosciuto il liuto a 5 corde); 
elaborò un suo metodo didattico per l’insegnamento della musica e del canto, approfondì la 
teoria del maqām sotto il profilo fisico, filosofico ed estetico e sviluppò inoltre nuove 
architetture formali dalle quali, attraverso un processo che resta pieno di incognite, sarebbe 
scaturito nel giro di alcuni secoli l’assetto complessivo della nūba rimasto in seguito più o 
meno definitivo.  
 
Fin dall’inizio la musica andalusa sembra essersi orientata verso uno stile vocale 
sensibilmente più fiorito rispetto allo stile più sobrio di Medina, una particolarità che forse, 
più che a Ziryāb, si deve all’influenza delle tradizioni vocali già presenti nella penisola iberica 
e in particolare del canto liturgico cristiano visigotico (detto anche mozarabico) che, 
all’epoca, costituiva un vero e proprio paradigma del canto melismatico. 
 
All’epoca di Ziryāb il genere di musica vocale araba predominante da Oriente fino a 
Occidente era il sawt (pl. aswāt) che era basato sulla forma poetica classica della qasīda e che 
presentava una successione di più melodie diversificate fra loro ritmicamente. La forma 
originaria della suite andalusa sarebbe scaturita per l’appunto dalla consuetudine di 
concatenare più aswāt. Successivamente, fattore determinante nell’evoluzione dello stile 
andaluso fu l’introduzione di nuove forme poetiche che prescindevano dal rispetto delle 
regole metriche della poesia araba classica, quali lo zajal in lingua dialettale e, soprattutto il 
muwashshah che si affiancò e in parte soppiantò la qasīda diffondendosi poi largamente 
anche nel Mashreq. 
 
Le informazioni spesso lacunose e contraddittorie sull’evoluzione della musica andalusa dei 
primi secoli si devono al fatto che gran parte delle fonti scritte sono di epoca molto tarda 
(XVIII-XIX secolo). Per questo motivo, di grande importanza ai fini della ricostruzione 



 32

storica è stata la scoperta del manoscritto di al-Tifāshi risalente ai primi del XIII che fornisce 
un quadro piuttosto esauriente e dettagliato della musica di quel periodo. 
Al-Tifāshi assegna grande rilievo alla figura di Ibn Bājja, musicista e teorico originario di 
Saragossa, vissuto a cavallo fra XI e XII sec. che è la figura di maggior spicco della musica 
andalusa accanto a Ziryāb. A Ibn Bājja, al-Tifāshi attribuisce la creazione dello zajal, 
l’ampliamento della nūba mediante l’introduzione di nuovi movimenti, nonché un’azione di 
sincretismo stilistico fra il canto arabo e cristiano. 
 
Il meticciato fra le varie culture presenti sul territorio andaluso è un aspetto che si è imposto 
con maggior evidenza agli occhi degli storici, specie dopo la recente scoperta di 
muwashshahāt dell’epoca nei cui testi poetici vengono accostate la nuova lingua romanza, 
l’ebraico, l’arabo dialettale. È da questa compenetrazione che deriva verosimilmente una delle 
caratteristiche salienti e più originali dello stile musicale andaluso, ossia l’elaborazione di un 
sistema modale che, pur strettamente collegato nei suoi principi generali al sistema del 
maqām, si differenzia da esso per l’assenza degli intervalli microtonali e la diversa 
denominazione di alcuni modi. Di fatto, nel sistema musicale della nūba andalusa il termine 
maqām viene sostituito dal termine tab‘ (pl. tubū’), letteralmente “carattere”. Sia Ziryāb, sia 
Ibn Bājja tennero in alta considerazione il significato simbolico e psicologico dei modi, 
derivando dalle antiche teorie di Empedocle ed Ippocrate, riprese poi da Galeno e da 
Tolomeo, una suggestiva teoria riassunta nel cosiddetto “albero dei modi” (vedi Fig. 7).  
 

Fig. 7 
 

 
 

i quattro tubū’ fondamentali in relazione all’antica dottrina dei quattro elementi e dei quattro umori 
[rielaborazione dal booklet del cd Ocora C 559035] 

 



 33

In base a questa teoria vennero individuati quattro modi principali collegati alle quattro corde 
fondamentali del liuto, ai quattro umori – bile (= collera), atrabile (= malinconia), flemma, 
sangue – e ai quattro elementi presenti nella natura (acqua, fuoco, terra, aria). Dai quattro 
modi fondamentali (mazmūm, māya, zīdān, dhil) derivavano quindi, per diramazioni 
successive, gli altri modi. La fig. n. 7 riproduce schematicamente il principio generatore dei 
quattro tubū’ principali, collegati ai quattro umori e ai quattro elementi, nonché ai 
corrispondenti organi del corpo umano, colori, ecc. 
Tubū’ (modi), mizān (ritmo), muwashshah, zajal (e più in generale tutte le forme poetiche di 
carattere strofico destinate al canto che nel Maghreb vengono riassunte col termine di 
tawshīh), sono gli elementi principali – innovativi e in parte originali rispetto alla tradizione 
del Mashreq – che entrano in gioco nel lungo processo di definizione della nūba andalusa. Al-
Tifāshi e altre fonti attestano che la pratica della nūba era già nota in Spagna dal IX-X secolo 
per quanto con caratteri molto diversi da quelli riscontrabili in epoca moderna. I manoscritti 
medioevali e di epoca successiva forniscono resoconti molto diversi, talvolta contraddittori e 
difficilmente verificabili. Da queste fonti – secondo alcune delle quali il termine nūba sarebbe 
già rintracciabile nel Mashreq in epoca precedente – risultano riferimenti a decine di nūbat 
(secondo la tradizione Ziryāb ne avrebbe codificate 24) e a centinaia di tubū’ di cui si sono 
ormai perse le tracce. 
 
Nūba letteralmente significa “turno”, e in effetti la diffusione di questo termine deriva dalle 
consuetudini di corte per cui i musicisti si alternavano in esibizioni e competizioni musicali 
interminabili, dandosi il cambio e aspettando quindi il loro turno. Dall’originario significato 
privo di qualsiasi specificità musicale, il termine nūba è stato dapprima associato a sequenze 
di brani di diverso genere (vocali e strumentali, in ritmo misurato oppure libero), eseguiti a 
turno da un complesso di musicisti. In seguito la nuba è andata precisandosi in senso formale 
e architettonico, definendosi come una lunga suite basata su un unico tab‘ (modo) e formata 
da una ben determinata successione di brani composti intercalati da alcuni episodi 
improvvisati. 
 
La cronologia della tradizione musicale araba d’Occidente e dell’evoluzione formale della 
nuba, dapprima nelle corti andaluse e poi, specie dopo la reconquista, nelle corti e nelle città 
del Maghreb, è una questione tuttora molto dibattuta. Una delle questioni più spinose è lo 
stabilire il maggiore o minore apporto del Maghreb a questa musica, a fronte di una tradizione 
che indica nella Spagna moresca il centro principale di fioritura di questo repertorio. Senza 
addentrarci in tali questioni, ci limiteremo a osservare che le fonti principali dalle quali in 
epoca moderna è stato dedotto l’assetto definitivo – considerato oggi classico – della nuba, 
sono tutte (compreso al-Tifāshi, il lessicografo tunisino del XIII sec che non mise mai piede 
in Spagna) di provenienza maghrebina e di epoca piuttosto tarda (XVII-XIX sec.). Il che fa 
presumere che il contributo del Maghreb sia tutt’altro che secondario. 
Tra le fonti principali va comunque segnalata l’imponente raccolta redatta alla fine del XVIII 
sec. da al-Hāyik al-Titwāni (al-Titwāni significa “di Tetouan”, uno dei principali centri 
culturali e musicali del Marocco), nella quale sono raccolti 721 testi poetici di tawshīh 
(muwashshah, zajal, ecc.) classificati e ordinati in undici nube corrispondenti ad altrettanti 
tubū’. Di fatto la raccolta di al-Hāyik contiene la quasi totalità dei brani vocali che formano 
l’odierno repertorio classico del Marocco comprendente per l’appunto undici nube complete. 
 
Il repertorio, le forme, lo stile della musica andalusa così come è giunta a noi, si sono via via 
definiti nelle principali città del Maghreb nei secoli successivi alla reconquista, dando origine 
a differenti stili regionali. In queste diversità è possibile si siano in parte conservate le 
caratteristiche delle diverse scuole dei musicisti andalusi che in fuga da Cordoba, Sevilla, 



 34

Granada si distribuirono nei principali centri del Maghreb. Tuttavia, a parte il cosiddetto stile 
gharnātī coltivato nella città di Tlemcen in Algeria – stile il cui nome rimanda esplicitamente 
alla città di Granada – le effettive filiazioni stilistiche fra scuole andaluse e maghrebine 
(incluso lo stile gharnātī) sono quantomai difficili da stabilire. Più concreta e documentabile è 
semmai, già in epoca moderna, la diversa influenza esercitata sui vari centri del Maghreb 
dallo stile orientale e, in particolare, dalla musica turca diffusasi al seguito della dominazione 
ottomana. Questa influenza sembra riflettersi in primis nel diverso carattere intervallare dei 
tubū’ i quali, man mano ci si sposta verso Est, dal Marocco alla Libia, mostrano via via una 
più stretta affinità con i maqāmāt orientali, dando un maggiore spazio a quelle sfumature 
microtonali che sono invece assenti nella tradizione del Marocco, l’unica regione a non avere 
subito la dominazione turca. 
 
Comunque la si voglia definire – andalusa o maghrebina – la tradizione classica della nuba 
viene comunemente ripartita in quattro diverse scuole corrispondenti alle quattro regioni del 
Maghreb: Marocco, Algeria, Tunisia e Libia. Ad essi si aggiunge il già citato stile gharnātī di 
Tlemcen, oltre ad alcune varianti locali di stile e di repertorio. 
In Marocco il repertorio della nuba viene chiamato al-āla (letteralmente: “strumento”, 
strumentale”) distinguendolo da al-samā‘, ossia al repertorio della musica religiosa (samā‘, 
“ascolto”, come sappiamo è il termine col quale si indica il rito musicale del sufismo). 
Il repertorio di al-āla – sostanzialmente corrispondente alla classificazione di al-Hāyik – 
comprende 11 nube con un sistema modale che prevede 26 tubū’. La discrepanza fra il 
numero delle nube e il numero dei modi deriva dal fatto che, sebbene in linea di principio la 
nuba sia basata su un unico modo, in realtà è piuttosto frequente il caso di nube che includono 
brani appartenenti a modi diversi, modi che non sono (o almeno non sono più) associati a 
nessuna delle nube sopravvissute. 
 
In Algeria si coltivano tradizioni diverse. Ad Algeri il repertorio della nuba è correntemente 
designato come sanā‘, traducibile con “arte”, “mestiere” (nei testi in lingua francese si 
incontra spesso la grafia çanā‘). La sanā‘ di Algeri conta dodici nube complete più altre 
incomplete, per un totale di 19 modi. A Tlemcen, come si è detto, si pratica lo stile gharnātī, 
mentre a Costantina, città a Nord-Est del paese quasi al confine con la Tunisia, si tramanda il 
mālūf, un repertorio stilisticamente a metà strada fra Algeri e la Tunisia. 
 
Oltre che a Costantina, il termine mālūf (letteralmente “abituale”, “tradizionale”) è soprattutto 
utilizzato in Tunisia e in Libia per designare il locale repertorio della nuba, dove più forti 
sono le influenze orientali e beduine. Il mālūf tunisino contempla 13 nube per altrettanti modi, 
mentre il repertorio libico si presenta più frammentario e di difficile classificazione. 
Nel loro insieme, le forme, gli stili, le architetture, le infinite varianti possibili, la quantità dei 
brani vocali e strumentali compresi nei diversi repertori, fanno della musica andalusa una 
realtà estremamente articolata e complessa, saldamente ancorata a un patrimonio tramandato 
la cui riscoperta e il cui studio hanno avuto un forte impulso nel corso del XX secolo. 
 
 
II.14 L’architettura della nuba 
Tralasciando una descrizione dettagliata della nuba nelle sue varianti regionali, cosa che 
sarebbe poco utile ai nostri fini, ci limiteremo a mettere a fuoco alcuni dei principi strutturali 
ed estetici che stanno alla base di questa insigne tradizione musicale. 
La struttura musicale della nuba ha un carattere duplice. Per un verso essa si presenta come 
una forma rigida e insieme flessibile, una sorta di “componibile” caratterizzato da un solido 
nucleo architettonico invariabile sul quale si innestano elementi accessori e variabili. 



 35

Per altro verso essa costituisce un contenitore “modulare” che comprende decine e decine di 
brani vocali e strumentali di provenienza più o meno antica accomunati stilisticamente dal 
fatto di appartenere a un medesimo tab‘ (è proprio dal tab‘ che la nuba prende il nome) o a 
modi derivati e musicalmente compatibili con esso. L’esecuzione di una nuba completa di 
tutti i brani vocali e strumentali adessa associati – nonché degli episodi improvvisati 
(anch’essi vocali o strumentali) – richiede parecchie ore, tanto che, nel caso una nuba venga 
eseguita in concerto nella sua versione integrale, i musicisti devono in effetti darsi il cambio 
riproponendo così l’antica prassi dalla quale la nuba ha preso il nome. 
 
È evidente che la prassi della musica andalusa costituisce una vera e propria sfida per 
un’epoca come la nostra nella quale la fruizione musicale è abituata a tempi molto più rapidi, 
senza contare che per parecchi decenni la riproduzione sonora ha imposto dei vincoli tecnici 
insormontabili in termini di durata. Un vecchio 78 giri e, analogamente, il 45 giri degli anni 
’60, potevano accogliere circa tre minuti di musica per facciata. Il long playing a 33 giri 
arrivava a 25-30’ per facciata, mentre la musicassetta aveva una durata più o meno analoga. 
Attualmente invece con i nuovi formati - compact disc, dvd, mp3 ecc. – questi limiti di tempo 
sono ormai ampiamente superabili. 
Resta il fatto che per una compagnia discografica la registrazione e la messa in commercio di 
una nuba in versione integrale costituisce un’impresa economicamente inaffrontabile senza un 
sostegno di qualche istituzione culturale. Ciononostante in anni recenti la casa discografica 
francese Inédit (del gruppo Naïve-Auvidis), col sostegno del Ministero francese della cultura 
e della Maison des Cultures du Monde ha intrapreso la pubblicazione dell’intero repertorio 
delle undici nube marocchine raccolte nella Anthologie “Al-āla”. 
La dimensione della raccolta offre un’immagine tangibile della mole di questo patrimonio 
musicale sopravvissuto – non lo si dimentichi – a una tradizione orale durata secoli. Gli undici 
cofanetti comprendono complessivamente a 73 cd per oltre 80 ore di registrazioni. La durata 
di una singola nuba va dalle cinque ore e mezzo della Nūba al-Hijāz al-msharqī, alle nove ore 
della Nūba Ramal al-māya. 
Attualmente la musica arabo andalusa vanta una discografia piuttosto ricca – per quanto una 
parte consistente di questa produzione sia disponibile su cassette o cd di etichette locali che 
solo in minima parte sono distribuite all’estero.  
 
Nota 
Per avere un’idea sommaria del panorama discografico relativo alla musica classica e popolare del 
Maghreb si possono consultare questi due indirizzi Internet che offrono elenchi abbastanza esaurienti 
di titoli pubblicati su cd (per quanto limitatamente alle etichette distribuite sul mercato internazionale): 

http://sunsite.kth.se/feastlib/mrf/yinyue/arab/nuba/nubadisco.html 

http://www.multikulti.se/rekcd/africa/north/northafrica.html 
 
Naturalmente il destino discografico della nuba andalusa è condizionato dall’esigenza di 
contenerne la durata entro limiti accettabili. Ciò significa che i dischi in commercio – ad 
eccezione dell’antologia della Inédit – contengono selezioni o estratti largamente incompleti 
anche dal punto di vista della struttura ritmica fondamentale. 
 
La nuba marocchina  
Vediamo ora più da vicino l’architettura formale della nuba, prendendo in esame ad es. la 
nuba marocchina. Come sappiamo, il repertorio al-āla ne comprende undici complete che qui 
elenchiamo per completezza (i nomi sono quelli degli undici tubū’ corrispondenti): 
 



 36

I.  Ramal al-māya  V. Istihlāl IX. Hijāz al-Mashriqī 
II.  Isbahān VI. Rasd X. ‘Iraq al-‘ajam 
III.  Māya VII. Gharībat al-husayn XI. ‘Ushshāq 
IV.  Rasd al-dhīl VIII. Hijāz al-kabīr  
 
In Marocco la nuba prevede un nucleo di cinque fasi obbligate disposte secondo un ordine 
invariabile. Si tratta di cinque ampi brani vocali denominati mayāzin (lett. “ritmi”; sing: 
mizān). Infatti ciascuno di essi prende il nome da altrettante formule ritmiche prefissate che, 
attraverso tre stadi distinti (muwassa‘ – qantara – insirāf), generano una progressiva 
accelerazione del tempo: lento, poi medio e infine veloce. I cinque movimenti fondamentali 
vengono talvolta indicati anche col termine di sanā‘, in quanto in ognuno di essi vengono 
cantate un certo numero di stanze di componimenti poetici in versi. Al-sanā‘ è propriamente 
la stanza poetica e, per estensione, anche l’intero brano vocale può essere denominato nello 
stesso modo (abbiamo già ricordato che ad Algeri il termine sanā‘ viene invece inteso tout 
court come sinonimo di nuba). Di fatto ogni mizān, include un certo numero di sanā‘i che 
vengono intonate da un munshid (cantante solista) cui si uniscono le voci di due o più 
strumentisti del gruppo che cantano con lui all’unisono con il sostegno costante 
dall’accompagnamento strumentale. Le cinque fasi vocali e ritmiche si succedono nell’ordine 
seguente:  

I Basīt mizān in 6 – 3 – 3 
II Qā’im wa nusf  mizān in 8 – 4 – 4 
III Btāyhī  mizān in 8 – 4 – 4 
IV Draj mizān in 4 
V Quddām mizān in 3 (oppure in 6) 

A queste cinque fasi ritmiche fondamentali si possono aggiungere altri brani strumentali 
complementari, sia improvvisati (mishāliya), sia composti (bughya tūshiya) con funzione di 
preludio o di interludio. Molti di questi brani non sono collegati a una nuba in particolare e 
sono quindi utilizzabili con una certa libertà. La nuba si completa inoltre con l’inserimento in 
momenti ben precisi di ulteriori brani vocali solistici in stile recitativo (inshād, ecc.), nonché 
di pezzi improvvisati sia vocali (muwwāl), sia strumentali (mishāliya, taqsīm). 
 
Il più delle volte una nuba viene eseguita solo parzialmente, eseguendo ad es. un solo mizān, 
oppure eseguendo tutti i mayāzin, ma operando una accurata scelta fra le decine e decine di 
sanā‘i (stanze) che formano il repertorio completo di quella nuba. Solitamente un’esecuzione 
abbreviata include almeno un paio di preludi strumentali e uno o più interludi. In tal modo la 
durata media di una nuba può andare dalla mezz’ora a un’ora. Il fascino e la riuscita della 
performance dipende anche dalla sensibilità e dal gusto con cui viene effettuata la scelta delle 
stanze e dei brani complementari. 
Un esempio tipico – e molto rigoroso dal punto di vista della prassi esecutiva – di come una 
nuba viene eseguita oggi in concerto oppure su disco, è la nuba Hijāz al-kabīr incisa 
dall’ensemble diretto da Ustad Massano Tazi su cd Ocora (cfr. Discografia di riferimento, v. 
anche Fig. 9). L’incisione, realizzata nello stile di Fès, presenta questa successone di brani: 
 
1) bughya strumentale in ritmo libero  
2) tūshiya strumentale in ritmo misurato 

I mizān: basīt 
3) sanā‘: canto collettivo in ritmo basīt 
4) inshād: interludio vocale solistico in ritmo libero 
5) sanā‘: canto collettivo in ritmo accelerato (insirāf basīt) 



 37

II mizān: qā’im wa nusf  
6) tūshiya strumentale introduttiva 
7) sanā‘: canto collettivo in ritmo qā’im wa nusf 
8) sanā‘: canto collettivo in ritmo accelerato (insirāf qā’im wa nusf) 

9) baytāyn: interludio vocale solistico in ritmo libero (analogo all’inshād) 

 [III mizān omesso] 

IV mizān: draj 
10) tūshiya strumentale introduttiva  
11) sanā‘: canto collettivo in ritmo draj 

12) taqsīm/muwwāl: sequenza di improvvisazioni strumentali e vocali solistiche alternate: 
suissan – voce – viola – voce – ‘ūd – voce 

V mizān: quddām 
13) introduz. strumentale (tūshiya?) 
14) sanā‘: canto collettivo in ritmo quddām 
15) interludio strumentale ritmico (tūshiya?) con accelerazione progressiva 
16) sanā‘: canto collettivo in ritmo molto accelerato (insirāf quddām) 

Questa versione della nuba Hijāz al-kabīr dura poco meno di 58 minuti. Qualora invece 
vengano eseguiti tutti i brani e le sanā‘i comprese nel repertorio, la durata può arrivare come 
abbiamo visto a molte ore. L’intero repertorio della nuba Hijāz al-kabīr comprende (a 
seconda delle fonti) fra le 115 e le 140 sanā‘i, cui possono aggiungersi svariati brani 
complementari sia vocali sia strumentali. Nella versione integrale incisa dalla Inédit questa 
nuba dura circa sette ore e mezzo.  
 
La nuba in Algeria e negli altri paesi del Maghreb 
Se diamo ora uno sguardo alla nuba algerina o tunisina, ci troviamo di fronte un repertorio 
completamente diverso. La denominazione dei brani, il loro carattere, i tubū’ (e quindi i nomi 
delle nube), i ritmi, la struttura formale, gli strumenti impiegati, la prassi vocale presentano 
differenze più o meno rilevanti (ad Algeri, ad es., diversamente che in Marocco il canto è 
prevalentemente solistico). Tuttavia la concezione architettonica e poetica, nonché il tipo di 
versificazione restano sostanzialmente i medesimi. 
 
La sanā‘ di Algeri, ad esempio, comprende 12 nube complete della tradizione classica, cui si 
aggiunge un repertorio di composizioni di minore ampiezza e di epoca più recente fra cui le 
sette nube niqlāb o inqilāb di cui diremo più avanti. L’elenco delle nube algerine (che 
prendono nome anch’esse dai relativi tubū’) permette di cogliere già a livello della 
nomenclatura differenze e tratti in comune con la tradizione marocchina: 
 
I.  Dhīl V. Ramal al-māya IX. Rasd 
II.  Mjanba VI. Ghrīb X. Mazmūm 
III.  Husayn VII. Zīdān XI. Rasd dhīl  
IV.  Ramal VIII. Sīka XII.  Māya 
 
Come per la nuba marocchina e analogamente al mālūf tunisino, il cuore della sanā‘ di Algeri, 
è anch’esso costituito da una sequenza di cinque brani vocali (Msaddar – Btāyhi – Darj – 
Insirāf – Khlās) disposti secondo un ordine prestabilito e incorniciati da introduzioni o 
interludi strumentali (tūshiya, mistakhbar, kursī, ecc.), ma anche da improvvisazioni vocali o 
strumentali (istikhbār, ecc.). La Fig. 8 è una tabella comparativa dei brani che entrano nella 



 38



 39

composizione delle nube maghrebine, dalla quale è possibile farsi un’idea della ricchezza e 
della varietà dei repertori delle varie scuole. La tabella è tratta dal volume di Mahmoud 
Guettat, La musique arabo-andalouse. L’empreinte du Maghreb, che costituisce lo studio più 
approfondito e aggiornato oggi disponibile in Europa sulla musica andalusa. 
 
Un importante effetto che la modernizzazione e il contatto con l’Occidente hanno prodotto 
sulla musica classica maghrebina è costituito dall’allargamento degli organici. L’ensemble 
tradizionale della musica andalusa, il jawq, prevede un numero di esecutori che oscilla fra i 5 
e gli 8 musicisti compreso un cantante solista (le parti corali vengono cantate dagli stessi 
strumentisti). Già a partire dall’Ottocento tuttavia si manifestò la tendenza ad aumentare il 
numero degli strumenti introducendo viole, violini e violoncelli e innescando una catena che 
per esigenze di equilibrio sonoro ha portato via via alla moltiplicazione di tutti gli strumenti e 
delle voci. Attualmente le principali orchestre che eseguono e incidono il repertorio della 
nuba contano decine di componenti, 20, 30, addirittura 50 musicisti. Inutile sottolineare la 
profonda metamorfosi sonora ed espressiva che un allargamento del genere ha comportato. È 
da segnalare per altro la tendenza di alcuni fra i maestri più autorevoli (ad esempio il già 
citato Ustad Massano Tazi di Fès in Marocco – cfr. Discografia di riferimento) di ripristinare 
nelle loro esibizioni e registrazioni organici assai più ridotti, nel tentativo di ricuperare la 
fisionomia sonora e poetica originaria della nuba. 
 
La fig. 9 mostra per l’appunto l’ensemble di Ustad Massano Tazi (al centro con il rabāb) in 
una foto del 1987 con una formazione che comprende sei elementi. Da sinistra si riconoscono 
i seguenti strumenti: ‘ūd, suissan (un piccolo liuto a tre corde usato in passato prima di essere 
sostituito dalla viola o dal violino europei), rabāb, ‘ūd, munshid (cantante solista), tār. Si può 
anche osservare che quattro componenti su sei hanno il microfono per la voce in quanto, come 
già abbiamo ricordato, gli eventuali cantori che affiancano il cantante solista sono i musicisti 
stessi. 

Fig. 9 
 

 
[foto: booklet del cd Ocora CD 559035] 

 
Le differenze e i tratti in comune che si possono rilevare sul piano strutturale nelle varie 
tradizioni maghrebine, non esauriscono certo il discorso sulla nuba, il cui universo poetico 
non è coglibile mediante una elencazione delle particolarità formali a rischio di pedanteria, 
ma è racchiuso soprattutto negli aspetti legati alla performance, nelle infinite sottigliezze degli 
stili interpretativi e delle improvvisazioni, nonché nella padronanza tecnica ed espressiva dei 
cantanti e degli strumentisti. Tutte qualità che differenziano profondamente un’esecuzione 
dall’altra e che si possono cogliere solo all’ascolto, in quanto si generano al momento della 
performance e si dileguano con essa. Limite e insieme segreto di perenne vitalità, è proprio 



 40

questo ciò che sempre accade con le musiche della tradizione orale, fondate sull’arte 
estemporanea del riproporre le musiche e le forme tramandate da secoli in versioni tanto più 
apprezzate quanto più in esse la fedeltà alla tradizione saprà abbinarsi a un raffinato e 
irripetibile accento individuale.  
 
La nuba maghrebina è il risultato di un processo di distillazione durato secoli e che attraverso 
aggiornamenti, corruzioni, tentativi di restauro e di ricostruzione, ci restituisce l’immagine di 
un’antica e raffinatissima arte d’élite. Nella cultura araba la nuba andalusa è la quintessenza 
della classicità, la cui idea di perfezione è difficile tuttavia da cogliere non solo per noi (ai 
quali sfuggono i significati emotivi dei tubū’ e e contenuti dei testi poetici), ma anche per la 
popolazione araba di oggi, la maggior parte della quale non padroneggia compiutamente la 
lingua classica della nuba e il cui gusto musicale è abbondantemente orientato verso generi 
più popolari, lungo un arco di stili che vanno dalle versioni mordernizzate della tradizione 
andalusa, fino ai successi delle hit parade internazionali. 
 
 
II.15 Diramazioni popolari e moderne della tradizione andaluso-maghrebina 
Come punto di partenza per esaminare rapidamente questo processo di “popolarizzazione” 
della tradizione classica, possiamo ricordare le nube niqlāb dell’Algeria, cui già si è fatto 
cenno e che costituiscono una sorta di repertorio “periferico” della musica andalusa, dal 
carattere meno elevato e aristocratico. In quanto tali esse rappresentano un trait d’union con le 
varie diramazioni della tradizione classica andaluso-maghrebina orientate a un linguaggio più 
disinvolto, adeguato a un contesto meno formale e a un uditorio più popolare. Un esempio 
tipico e di antica data è il mahlūn, un genere musicale originario forse della regione di 
Tafilalet nel Marocco sud-occidentale e affermatosi già fra il XII e il XVI sec. in ambienti 
borghesi e fra le confraternite sufi. Legato alla produzione poetica della qasīda in lingua 
dialettale, il mahlūn, con le sue forme più semplici, la vocalità meno elaborata, il suo tono più 
colloquiale, ha giocato in passato un importante ruolo come musica d’arte radicata nella 
quotidianità. Nel XX secolo il genere ha subito un forte declino, divenendo un genere per così 
dire “di nicchia”, apprezzato soprattutto da un pubblico di intenditori e intellettuali. 
 
Sebbene recentemente rivalutato l’antico mahlūn appare oggi come il precursore di tendenze 
che, in seguito all’urbanizzazione e alla modernizzazione, hanno dato luogo, soprattutto in 
Algeria a ulteriori ibridazioni della tradizione classica maghrebina in senso più moderno e 
popolare. Si tratta di generi quali lo hawzī delineatosi a Tlemcen fin dal XVIII sec., oppure lo 
stile arūbi formatosi nell’Ottocento ad Algeri. Ad essi, nel quadro di una società sessualmente 
segregazionista che assegna agli uomini un ruolo esclusivo nella vita musicale ufficiale, 
vanno aggiunti i generi riservati alle donne quali qādriyya o hawfī e praticati soprattutto in 
occasioni private quali feste, matrimoni ecc. Questa ricca tradizione urbana, colta e popolare 
insieme, trova la sua ideale prosecuzione nello stile sha‘bi (letteralmente “popolare) 
affermatosi nel XX sec. nel periodo fra le due guerre. Nello sha‘bi la tradizione dialettale del 
mahlūn e della qasīda popolare vengono rifuse in una veste aggiornata che prevede strumenti 
occidentali (chitarra, banjo, ecc.) e che risente senza dubbio a livello ritmico e melodico di 
influenze quali il jazz, la canzone europea, il famenco, ecc. Ciò non di meno lo sha‘bi 
conserva un solido radicamento nella tradizione, coniugando i nuovi sapori con l’antica 
concezione formale e stilistica della musica andalusa. Il pioniere nonché la figura più 
carismatica dello sha‘bi è stato indubbiamente Mohamed El-Anka (1907-1978), grazie al 
quale, fino all’esplosione del pop-raï negli anni ’80, questo genere musicale ha goduto di 
grande successo e diffusione, formando uno degli assi portanti della vita musicale algerina e 
del Maghreb. 



 41

II. 16 Geografia musicale del Maghreb 
La tradizione musicale di corte e cittadina rappresenta solo una parte del grande patrimonio 
musicale del Maghreb che annovera una altrettanto ricca e variegata tradizione di musica 
folklorica. 
Il primo importante aspetto da tenere in considerazione per orientarsi su questo terreno è forse 
la geografia dei luoghi. Se si osserva una carta geografica del Maghreb si nota 
immediatamente che le città, le vie di comunicazione e dunque il grosso della popolazione 
vive sulle coste del Mediterraneo o dell’Atlantico o immediatamente a ridosso di esse. Se ci si 
addentra nell’interno, i centri abitati e quindi il numero degli abitanti si diradano 
vistosamente. Nel Maghreb la fondamentale distinzione fra musica urbana e musica delle 
campagne, dei villaggi, delle comunità nomadi che vivono nel deserto è immediatamente 
visibile già sulla carta. Le città, sviluppatesi dapprima attorno alle corti ed esplose 
demograficamente nell’ultimo secolo a causa di un impetuoso inurbamento sono il contesto 
che ha ospitato per secoli la musica classica andalusa. In tempi recenti, ad essa si è andata poi 
affiancando la musica cittadina di intrattenimento, divenuta via via un settore commerciale 
sempre più importante (il primo 78 giri di un cantante algerino risale al 1906). 
 
Al di fuori delle città, nel Maghreb come in gran parte del Nord Africa, regnano sovrane le 
distese desertiche, dal Sahara al Teneré, al Sahel, nelle loro innumerevoli varianti 
paesaggistiche costellate di altipiani e massicci montuosi e, soprattutto, punteggiate dalla 
infinita rete di oasi dove si concentrano gli scarsi abitanti di quelle regioni. L’area sahariana è 
delimitata a Nord-Ovest dalle grandi catene dell’Atlante marocchino (che superano i 4000 mt) 
e dal massiccio dell’Aurès; ad Est dal Nilo; a Sud dalla savane dell’Africa sub-sahariana. In 
effetti il Sahara nonché le regioni desertiche adiacenti sono tutt’altro che una distesa uniforme 
di dune sabbiose (che per altro occupano vaste zone come ad es. i grandi erg algerini), ma 
presenta anche corsi d’acqua, laghi stagionali, importanti altipiani e rilievi montagnosi quali il 
massiccio dell’Ahaggar (o Hoggar, 3000 mt) e il Tassili n’Ajjer nel Sud dell’Algeria. 
 
L’excursus geografico ci serve per sottolineare l’importanza che nel Maghreb ha il contesto 
ambientale nel determinare una realtà antropica caratterizzata da numerose comunità – ossia 
tribù – i cui contatti e scambi sebbene sicuramente più scarsi e difficili rispetto alle regioni più 
fittamente popolate e urbanizzate, sono tutt’altro che assenti. Si tratta infatti di comunità che 
ssebbene in parte ancora nomadiche (si pensi ai tuareg o ai beduini), si sono anche ormai 
ampiamente sedentarizzate e distribuite in centri abitati o città che fungono come veri e propri 
centri di smistamento fra culture urbane-industrializzate e culture tribali. Le due dimensioni 
culturali, nomadica e urbanizzata, si trovano così ad essere in un rapporto di costante 
feedback reciproco. 
 
Dal punto di vista culturale il Maghreb è certamente un caleidoscopio di etnìe, culture, lingue, 
tradizioni. Alcune di esse sopravvivono da epoche molto remote e, per quanto sensibilmente 
diverse fra loro e soggette a fenomeni di acculturazione piuttosto limitati e circoscritti, sono 
ciononostante sottilmente interconnesse da numerosi tratti in comune, alcuni di antica data, 
altri legati agli effetti della modernizzazione. 
È bene innanzitutto guardarsi dal formulare un’equazione città = musica cittadina e deserto = 
musica folklorica, un dualismo che risulta troppo semplicistico sia geograficamente sia 
culturalmente. Musica urbana e tradizioni folkloriche rappresentano due sfere culturali senza 
dubbio molto diverse, ma come abbiamo sottolineato vanno intese come due estremi di un 
tessuto nel quale non è possibile tracciare una netta linea di demarcazione. 
 



 42

Fig. 10 
 

                      
 
[da: F. Lagrange, Musiques d’Égypte, Paris, 1996]   [da : R.Wallis – K. Malm, Big Sounds from Small Peoples, London, 1984] 
 
Fra le comunità che si spostano nel deserto, che vivono nelle oasi o sulle montagne, la musica 
folklorica di tradizione orale ha tuttora un ruolo primario, sebbene non esclusivo. O, per 
meglio dire, sempre meno esclusivo, specie da quando la musica riprodotta ha fatto anche qui 
la sua apparizione, diffondendosi sia lungo le vie di comunicazione stradale, sia lungo la rete 
degli spostamenti nomadici. 
Le due foto della fig. 10 mostrano due aspetti diversi quanto eloquenti di questa realtà. A 
sinistra vediamo uno dei cantanti egiziani più celebri a cavallo fra XIX e XX sec., Shaykh 
Yūsuf al-Manyalāwī (1847-1911) ritratto accanto a un fonografo. La foto a destra ritrae 
invece la vendita di un registratore a cassette in pieno deserto del Sahara. 
 
 
II.17 I Berberi (Imazighen) 
Tenuto conto dell’osmosi fra città e territori non urbanizzati, fra costume tradizionale e 
modernizzazione, nonché fra le diverse culture presenti sul territorio, resta il fatto che le 
tradizioni musicali del Maghreb si presentano come una realtà assai stratificata e parcellizzata 
in aree, generi, funzioni innumerevoli. La catalogazione di questa complessa trama culturale, 
come è stato osservato, può tradursi in una lunga lista di generi e prassi musicali locali 
rispetto alle quali la difficoltà non è tanto stilarne l’elenco, quanto piuttosto indagarne la rete 
dei contatti e delle influenze.  
Il fattore principale che concorre a questa molteplicità è la presenza sul territorio di numerose 
tradizioni etniche. Il fatto che esse condividano la fede islamica (il 99% della popolazione 
maghrebina è di religione musulmana) è certo un forte elemento unificatore che tuttavia le 
accomuna solo in parte e non elimina altre importanti differenze culturali.  
 
La popolazione indigena del Maghreb è originariamente costituita dai Berberi, etnìa 
storicamente quantomai frammentata in un atavico sistema tribale, ma depositaria di un’antica 
e orgogliosa identità culturale e linguistica sopravvissuta al generalizzato processo di 
islamizzazione e arabizzazione. In lingua tamazight (la principale delle numerose lingue e 
dialetti berberi – in italiano si pronuncia “tamasirt” arrotando molto la erre), Berbero si dice 
Amazigh, “uomo libero”, il cui plurale Imazighen è il nome col quale i berberi chiamano se 
stessi, il popolo degli “uomini liberi”, rifiutando invece in linea di principio l’antico termine 
greco di Berberi (barbari), in ragione del suo significato spregiativo. 



 43

 
In realtà, nonostante l’etnìa berbera sia rimasta preponderante nell’ambiente umano del 
Maghreb, dopo secoli di colonizzazione araba è ormai impossibile distinguere, specie nei 
contesti urbani, le due diverse origini. L’unico elemento distintivo rimane appunto la lingua, 
smembrata in una quantità di dialetti diversi e tramandata per lo più oralmente, anche se le 
sue origini risalgono all’antico alfabeto tifinagh, forse di derivazione fenicia ed entrato 
nell’uso, pare, attorno al VII sec. a. C. Le popolazioni cosiddette “berberofone”, diffuse 
soprattutto in Marocco e in Algeria, costituiscono una consistente minoranza linguistica che 
in Algeria è sottoposta a una forte discriminazione ed è tuttora in lotta per il riconoscimento di 
una pari dignità alla propria lingua e identità rispetto alla cultura araba.  
 

Fig. 11 

 
[carta rielaborata da: http://www.monde-diplomatique.fr/cartes/berberes1994] 

 
I dati sono piuttosto significativi: in Marocco circa il 75% della popolazione parla l’arabo, il 
40% sono berberofoni, con un 15 % della popolazione che è di fatto bilingue. Dal canto loro 
gli algerini che parlano arabo sono l’83%, quelli che parlano il berbero sono forse il 30%, di 
cui una buona metà bilingue. La diffusione delle popolazioni berberofone nel Maghreb forma 
una vera e propria mappa. La fig. 11 mostra le principali aree di concentrazione delle varie 



 44

comunità linguistiche. Si può notare come le regioni montuose del Marocco siano 
ampiamente popolate dai Berberi distribuiti in tre principali gruppi linguistici: i Berberi della 
catena costiera del Riff (di lingua tarifit), i Berabers di lingua tamazight che risiedono nella 
regione del Medio Atlante (al centro del Marocco) e, infine i Berberi del Sud-Ovest, i 
Chleuhs (traslitterazione inglese: Ishelhin), il gruppo più numeroso (oltre 5 milioni) che 
parlano la lingua tachelhit e che vivono sui monti dell’Alto Atlante e dell’Anti Atlante, nelle 
valli del Souss e del Draa. 
 
In Algeria, oltre alle numerose comunità disperse nelle oasi del deserto, i Berberi si 
concentrano nella Kabilia (oltre 4 mil., lingua tamazight) e nel Tell, le regioni montagnose 
attorno ad Algeri, mentre sui monti dell’Aurès si concentrano le comunità degli Chaouias 
(traslitteraz. inglese: Shawiya). 
A sud, attorno ai monti dell’Ahaggar e del n’Ajjer, si stende infine il vasto territorio popolato 
dai Tuareg che, suddivisi in nove tribù, occupano un’area vastissima fra Algeria, Mali e 
Niger, e la cui incerta entità numerica è stimata attorno a un milione di persone. 
 
 
II.18 Altre identità culturali nel Maghreb 
Come si è detto, i Berberi sono solo una delle componenti etniche del Maghreb. Oltre ai 
Berberi, in modo molto schematico, possiamo individuare le seguenti tradizioni culturali: 
 
- Arabi. Costituiscono la maggioranza della popolazione urbana, in realtà fortemente meticcia 
a causa della forte percentuale di berberi arabofoni la cui identità si è ormai completamente 
fusa con quella degli antichi conquistatori arabi. Un’altra stratificazione di cui tenere conto è 
quella degli arabo-berberi di cultura andalusa, rifugiatisi nel Maghreb fra il XII e il XVI 
secolo sotto la spinta della reconquista e che, di fatto, erano portatori di un loro ricchissimo 
patrimonio tecnologico, culturale e musicale maturato in secoli di permanenza in Spagna. 
 
- Beduini (in arabo badawi, “uomo del deserto”, derivato da badiya, “deserto”). I Beduini 
sono gli Arabi del deserto, tribù nomadi di antiche tradizioni guerriere originarie della 
penisola arabica, le cui migrazioni hanno accompagnato l’espansione dei domini arabi 
(beduine erano le tribù dei Banī Hilāl che invasero il Maghreb nell’XI sec.). I Beduini 
rappresentano forse l’etnìa araba meno acculturata fra tutte, portatrice di una forte tradizione 
musicale che conserva aspetti arcaici, riconducibili all’epoca della jahilliya. Nonostante i 
Beduini siano ormai in larga parte sedentari e integrati nel tessuto urbano del Maghreb, nel 
deserto del Sahara sopravvivono ancora comunità nomadi fortemente attaccate alle loro 
tradizioni. 
Da segnalare, a partire dai primi del XX secolo, la forte influenza che lo stile musicale 
beduino ha esercitato al momento del suo ingresso nel contesto musicale delle città. Con il 
suo stile spoglio, la vocalità ruvida e antivirtuosistica, l’uso abituale dei microintervalli, le 
sonorità arcaiche del tipico organico impiegato – un piccolo tamburo a calice chiamato gallal, 
e un paio di flauti di canna (gasba) - lo stile badawi è stato introdotto nelle città dell’Algeria 
dagli cheikhs (maestri), cantanti abbigliati in modo rigorosamente tradizionale, il più famoso 
dei quali è stato forse Cheikh Hamada (1889-1968). A Orano lo stile urbanizzato del badawi 
ha interagito e si è fuso con una congerie di generi musicali locali, in particolare con la 
musica fortemente marginalizzata delle cheikhat, artiste femminili nella cui attività, prima 
nelle campagne poi in città, la musica si mescolava spesso con la prostituzione. Questa 
fusione ha dato il via a una curiosa miscela di tradizione ancestrale e tendenze fortemente 
trasgressive sul piano dei contenuti, un connubio che costituisce uno dei fondamenti originari 
del raï algerino  



 45

- Ebrei. La loro presenza si è alquanto ridotta recentemente dopo la proclamazione dello stato 
di Israele, ma comunità di Ebrei erano presenti nel Maghreb fin dall’età romana. Ad essi si 
aggiunsero in diverse ondate i numerosi Ebrei sefarditi in fuga da al-Andalus a seguito della 
reconquista e fino alla loro definitiva espulsione dalla Spagna nel 1492. Nel Maghreb, come 
già in Spagna, gli ebrei sefarditi furono generalmente integrati e ben tollerati in seno alla 
società araba, almeno fino all’avvento del dominio Ottomano che diede avvio a una politica di 
segregazione. Liberi dai vincoli che la religione islamica ha sempre teso a imporre in materia 
di musica e di esibizioni pubbliche di artiste femminili, gli ebrei e i berberi di religione 
ebraica costituiscono una minoranza bilingue che ha sempre avuto un ruolo importante in 
ambito musicale, sia nella tradizione classica della nuba, sia nella musica popolare. In epoca 
coloniale e con l’accelerazione della modernizzazione, gli Ebrei, specialmente in Algeria, 
hanno dato un impulso decisivo alla popolarizzazione della tradizione andalusa (hawzī, 
sha‘bi, ecc.) e all’innesto sulla tradizione araba di una quantità di nuovi stili, dalla canzone 
europea, al jazz, alla nuova musica egiziana. Molte delle novità affermatesi sulla scena di 
Orano attorno alla metà del XX secolo e che fecero da trampolino di lancio per la futura 
evoluzione del raï in direzione popular, si devono ad artisti di origine sefardita, fra i quali i 
più famosi sono forse Reinette l’Oranaise, Lili Boniche, Maurice El Médioni. 
 
- Neri. In tutto il Nord Africa non esiste una precisa linea di demarcazione fra popolazioni 
bianche e nere. Esiste piuttosto, specie nelle popolazioni berbere, una continua gradazione dei 
tratti somatici e del colore della pelle che rivelano remote mescolanze meticce e tendono a 
scurirsi man mano ci si sposta a Sud verso l’Africa sub-sahariana. Ne sono un esempio nel 
sud del Marocco gli Haratin, berberi di pelle scura abitanti la valle del Draa. Ma il caso più 
tipico è forse quello dei Tuareg, popolazione che presenta un’estrema varietà di tratti somatici 
intermedi. 
Fin dall’antichità nel Maghreb sono presenti popolazioni originarie dell’Africa nera, 
discendenti di schiavi o di comunità libere emigrate secoli addietro, provenienti dall’antico 
impero sub-sahariano del Mali, dal Sudan (che in arabo significa “nero”), dalla Guinea, dal 
Ghana, ecc. Fra questi gruppi etnici variamente denominati (Mauri, Haratin, Bambara, 
Songhai, Haussa, ecc.), un rilievo del tutto particolare dal punto di vista musicale hanno i 
Gnawa, un gruppo etnico concentrato principalmente nel Marocco del Sud e nella zona di 
Marrakesh, ma presenti in numerose zone del Maghreb, ad es. a Mostaganem, città costiera 
dell’Algeria subito ad Est di Orano. I Gnawa sono conosciuti internazionalmente proprio in 
ragione della loro ricca e affascinante tradizione musicale che è entrata stabilmente nel novero 
delle musiche tradizionali più frequentemente registrate e diffuse nel circuito della world 
music. 
 
Senza pretendere di tracciare una mappa esauriente della musica folklorica del Maghreb ci 
limiteremo ad alcune osservazioni in merito a qualche aspetto fra i più rilevanti e significativi 
della musica berbera e gnawa. 
 
 
II.19 La musica tradizionale dei Berberi 
La musica del popolo Amazigh è uno straordinario concentrato di tradizioni folkloriche 
disseminate sulle montagne e nel deserto, cui si affiancano però, come vedremo, sviluppi 
importanti nel corso del XX secolo sul terreno della musica urbana e della canzone moderna, 
in particolare ad opera di cantanti e musicisti della Kabilia. 
In Marocco dove la presenza berbera è assai consistente, si è soliti suddividere la ricca 
tradizione folklorica nelle due principali zone del Medio Atlante e dell’Alto Atlante-Anti 
Atlante (cfr. la mappa di fig. 11) abitate rispettivamente dai Berabers-Tamazight e dagli 



 46

Chleuhs. Come in ogni cultura musicale tradizionale, una distinzione fondamentale va fatta 
fra musiche praticate da gruppi di professionisti (per lo più itineranti), e musiche collettive 
che vengono eseguite in particolari occasioni festive con un’ampio coinvolgimento di 
partecipanti non specializzati. Musica collettiva e musica professionale si legano a contesti 
radicalmente diversi, vuoi per il tipo di rapporto che si instaura fra esecutori e uditorio, vuoi 
per il fatto che i musicisti professionisti intraprendono non di rado una carriera che li porta al 
di fuori della comunità di appartenenza e che li mette in contatto con culture diverse, nonché 
con gli ambienti dell’industria musicale. 
 
La musica e la danza sono protagoniste delle festività religiose (mawlid, aïd, ecc.), nonché dei 
moussems, le sagre locali che si tengono numerosissime nelle città e nei villaggi in vari 
periodi dell’anno e che sono in genere motivate da pellegrinaggi e processioni a luoghi di 
culto. In Marocco, ma anche altrove, i moussems più celebri sono occasione di forte richiamo 
per il turismo internazionale. Essi scandiscono ricorrenze stagionali legate all’agricoltura, 
ricorrenze dei santi, leggende popolari, ecc. Ma ogni occasione festiva (matrimoni, 
fidanzamenti, circoncisioni, ecc.) è un buon pretesto per lo svolgersi di canti e danze di vario 
genere. 
 
Sia presso i Tamazight sia presso gli Chleuhs – ma il discorso può essere esteso a tutte le 
comunità berbere del Maghreb – la musica collettiva è un importante evento comunitario che 
chiama a raccolta uno stuolo di partecipanti e che di regola si traduce in una grande 
performance di danza accompagnata da canti corali e solistici e da strumenti a percussione – 
in genere grandi tamburi a cornice del tipo bendir, con o senza sonagli. I canti sono eseguiti in 
modo antifonale (ossia alternando due cori contrapposti), oppure – specie i canti maschili – in 
stile responsoriale (al canto del solista segue la risposta del coro). 
 
La cerimonia musicale dei Tamazight prende il nome di ahidus. Per la performance i 
partecipanti si dispongono in cerchio, oppure in due file una di fronte all’altra con uomini e 
donne che si alternano spalla a spalla. Agli uomini compete per lo più il canto, mentre le 
donne sono impegnate in movimenti di danza. Le melodie sono molto ripetitive, con uso di 
microintervalli e disposte su una gamma melodica alquanto limitata, mentre il ritmo è in 
genere caratterizzato da formule in cinque tempi. L’aspetto forse più significativo dal punto di 
vista culturale è proprio il fatto che nell’ahidus uomini e donne (queste ultime a volto 
scoperto e con costumi dai colori molto vivaci) sono mescolati e a ridosso gli uni degli altri, a 
testimonianza di un sistema socioculturale in cui non sono contemplate particolari norme di 
segregazione sessuale (vedi fig. 12). 
 

Fig. 12 
 

   
[uomini e donne Tamazight mentre partecipano a un ahidus (Medio Atlante, Marocco)] 



 47

 
Presso gli Chleuhs dell’Alto Atlante l’evento musicale comunitario più importante è 
l’ahwash, una performance collettiva che si svolge di solito al calar del sole e può durare fino 
all’alba (cfr. Discografia: Berber Music from the High Altas and the Anti Atlas). L’ahwash 
può assumere una dimensione grandiosa, coinvolgendo decine fra cantanti, danzatori e 
percussionisti (che possono arrivare anche a una trentina), con un numero complessivo di 
partecipanti che può arrivare anche a 100-150. Gli strumenti impiegati sono innanzitutto 
tamburi a cornice (bendir) e grandi tamburi a due pelli (ganga), cui possono aggiungersi flauti 
e altri strumenti a percussione fra i quali, ad esempio, i qraqèb, nacchere metalliche simili a 
quelle usate nella musica dei Gnawa. 
Contrariamente a quanto accade nell’ahidus, l’ahwash riflette una cultura nella quale la donna 
è sottoposta a forme di segregazione di stampo islamico. A seconda delle comunità l’ahwash 
può essere riservato ai soli uomini, mentre nel caso di una partecipazione femminile, uomini e 
donne sono separati fra loro, disposti in due file una di fronte all’altra, con uno svolgimento 
dei canti che prevede dapprima una sezione unicamente maschile, con episodi solistici di 
improvvisazione. I cori femminili entrano solo in un secondo momento e comunque voci 
maschili e femminili in genere si alternano, rispondendosi antifonicamente e sovrapponendosi 
solo in brevi momenti. Molto diverso, rispetto all’ahidus, è anche lo stile musicale che rivela 
forti influenze africane con uso di melodie pentatoniche e poliritmie ostinate di una certa 
complessità. Protraendosi nel tempo l’andamento ritmico tende gradualmente ad accelerare, 
accentuando via via le movenze della danza e lo stato di eccitazione dei partecipanti (vedi fig. 
13 A). 

Fig. 13 
 

                   
  [A: ahwash degli Chleuhs, Alto Atlante-Souss, Marocco]                                  [B: donne Tuareg] 
 
Uno dei tratti che più distinguono le comunità berberofone del Maghreb nel panorama del 
mondo islamico è proprio la già citata condizione femminile che, pur con forti varianti locali, 
è assai meno soggetta a discriminazioni e proibizioni rispetto alla cultura araba. Attualmente 
nei villaggi berberi le donne hanno in genere il viso scoperto, ma gli storici ritengono che in 
passato, prima dell’introduzione dell’Islam, la condizione della donna nella cultura berbera 
fosse ancora migliore. In effetti uno dei temi ricorrenti fra le tradizionali rivendicazioni delle 
minoranze berbere del Maghreb è proprio quello dell’emancipazione femminile. Presso i 
Tuareg la donna gode forse della condizione più emancipata dell’intero mondo islamico, con 
un singolare capovolgimento di ruoli, dal momento che in queste comunità è l’uomo che per 
tradizione si copre il volto. Le donne Tuareg (v. Fig. 13 B) hanno il viso scoperto, si adornano 
di monili e gioielli nelle occasioni festive e partecipano alla vita pubblica accanto all’uomo. 
Esse, infine, rivestono un ruolo autonomo di primissimo piano in campo musicale. 
Danze e canti collettivi analoghi a quelli in uso presso i Berberi dell’Atlante sono diffusi 
anche in altre comunità, ad esempio gli Chaouias che vivono sui monti dell’Aurès nel Nord 



 48

dell’Algeria, i Tuareg dell’Ahaggar, oppure presso i Berberi del Riff (cfr. Discografia: Ali el 
Khencheli, Chants des Aurès; Touareg Music vol. 4: Imaran) 
 
Le performances collettive formano inoltre l’impalcatura delle cerimonie religiose che 
vengono celebrate dalle numerose confraternite (tarīqat) sufi presenti nel Maghreb e 
caratterizzate da un largo seguito popolare. Come già sappiamo, il tipico cerimoniale sufi è la 
hadrā, il rituale che evoca la presenza di Dio e che attraverso la lunga danza sacra e gli 
incessanti canti di lode e di invocazione genera una crescente concitazione che conduce i 
partecipanti all’estasi mistica. A differenza però di quanto accade nella musica folklorica i 
cerimoniali sufi, pur svolgendosi collettivamente, vedono impegnati musicisti specializzati e, 
non di rado, di alto livello professionale. 
Nel complesso caleidoscopio culturale del Maghreb le confraternite sono numerossime e 
variamente imparentate: Shadilhiyya, Qadiriyya, Jilala, Isāwiyya (o Aïssawa; cfr. Discografia: 
Confrérie des Aïssawa, Tayfa de Cheikh Sidi Mohamed), Gnawiyya (o Gnawa: cfr. 
Discografia), ecc. Ne risultano varianti rituali e musicali innumerevoli, da quelle più 
ortodosse fino alle cerimonie nelle quali la religiosità islamica convive con il retaggio 
dell’Africa nera, come accade nel rito della lila celebrato dai Gnawa, una confraternita legata 
all’omonimo gruppo etnico originario dell’Africa nera. Uno degli aspetti musicalmente più 
rilevanti delle confraternite sufi è legato alla loro particolare natura di comunità religiosa al 
cui interno si forma un nucleo musicale fortemente esclusivo nel quale viene tramandata una 
pratica musicale di altissimo livello. Per questa ragione le confraternite oltre a creare un 
intreccio inscindibile fra musica religiosa e musica profana, hanno svolto non di rado una 
decisiva opera di conservazione, di studio e di diffusione anche per quanto riguarda la più 
rigorosa tradizione andaluso-maghrebina (. 
 
Tipicamente improntata al costume di vita delle confraternite sufi, in virtù del suo carattere 
severamente aristocratico ed esclusivo, merita una citazione un’antica confraternita musicale 
che ha sede nel villaggio di Jajouka, sui monti del Riff, nota internazionalmente col nome di 
Master Musicians of Jajouka. Sebbene la regione del Riff sia in prevalenza berberofona, i 
componenti di questa comunità di musicisti vantano con orgoglio la loro discendenza araba e 
il loro ruolo di musicisti di corte al servizio degli antichi sovrani del Marocco. La loro musica, 
affidata a un’ampia compagine di esecutori è caratterizzata dal timbro lacerante della ghaita, 
una sorta di oboe che nelle loro esibizioni è presente in modo massiccio (anche 15 esecutori). 
La loro fama, che prosegue ancor oggi con periodiche uscite discografiche sul mercato 
internazionale, prende le mosse negli anni ’50 quando gli scrittori William Burroughs e Paul 
Bowles rimasero affascinati dalla loro musica. Successivamente, sul finire degli anni ’60, il 
pittore Brion Gysin fece conoscere i musicisti di Jajouka a Brian Jones, chitarrista dei Rolling 
Stones che a sua volta ne rimase conquistato. Nel 1971, il musicista inglese produsse un long 
playing dal titolo Brian Jones Presents: The Pipes of Pan at Jajouka, divenuto un vero e 
proprio oggetto di culto, nonché preludio al futuro sviluppo della world music. 
 
Oltre alle confraternite, in seno alle comunità berbere operano anche piccoli gruppi di 
musicisti professionisti la cui attività si esplica originariamente nei villaggi, in genere 
collegata alle varie occasioni festive pubbliche o private, ma che talora si svolge anche in 
contesti urbani originando frequenti occasioni di contatti e scambi con altri musicisti e altri 
stili musicali. Non di rado l’attività professionale itinerante può condurre questi musicisti a 
una progressiva urbanizzazione e a una vera a propria carriera musicale con concerti, 
produzione di cassette o cd ecc. È in questa zona virtuale “di confine” fra sistema tribale e 
contesto urbano, fra retaggio tradizionale e sistema industriale della musica, che l’identità 
locale di un musicista o di un gruppo entra in contatto con strumenti, prassi, linguaggi, 



 49

tecnologie profondamente diverse, interagisce con esse, ne viene influenzata e a propria volta 
se ne impadronisce, dando luogo a quei processi di integrazione e di sincretismo sui quali fa 
leva il fenomeno della world music. Definiamo virtuale questa zona di confine in quanto, 
come abbiamo già osservato, la diffusione della musica riprodotta ha raggiunto ormai anche le 
regioni più isolate e meno densamente popolate, avviando un processo di acculturazione che è 
in buona parte indipendente dalle vicende dei musicisti professionisti. 
Beduini, Berberi, Tuareg, cheikhs, cheikhat, munshidūn, membri di confraternite sufi, Gnawa, 
musicisti di Jajouka, ecc.: i casi di musicisti professionisti del Maghreb che dalla originaria 
tradizione locale vengono proiettati in contesti e verso uditori nuovi sono numerosissimi. 
Tipica da questo punto di vista è la tradizione dei rwaïs (sing. raïs, capo), musicisti e poeti 
professionisti Chleuhs che si caratterizzano per uno stile di canto spigoloso, con influenze 
africaneggianti e per i loro lunghi componimenti poetici (amarg), precomposti o improvvisati, 
dai contenuti spesso impegnati ricchi di spunti satirici.  
I rwaïs si accompagnano con un rabāb dalla forma caratteristica e dal suono particolarmente 
aspro e pentrante (v. Fig. 14 e a pag. 28), con un liuto-tamburo detto lotar simile al gumbri 
dei gnawa, e si esibiscono in genere con un gruppo femminile (raïsat) cui sono affidati cori e 
danze. Originaria dalla regione dell’Alto Atlante la musica dei rwaïs si è oggi ampiamente 
urbanizzata ed è ormai conosciuta in tutto il Maghreb, mentre alcuni gruppi hanno compiuto 
tournées all’estero e in Europa adattando il loro stile e il loro repertorio ai nuovi uditori e, 
inevitabilmente, innestandovi influenze svariate. 
 

Fig. 14 

 
[gruppo tradizionale di rwaïs – i due musicisti al centro imbracciano il tipico rabāb degli Chleuhs] 

 
 
II.20 I Gnawa 
Un’altra rilevante e ben nota presenza nel panorama etnico e musicale del Maghreb è quella 
dei Gnawa (si pronuncia “gh-nawa”, con la “g” dura come in “gas”). Per una trattazione più 
dettagliata della loro musica si veda il saggio di Antonio Baldassarre incluso nella bibliografia 
d’esame. Qui ci limiteremo a qualche considerazione di carattere generale, sottolineando in 
primo luogo il carattere per molti aspetti paradigmatico di questa tradizione sotto il profilo 
transculturale. Dal punto di vista etnico e linguistico l’identità gnawa si colloca all’incrocio di 
tre diverse tradizioni culturali: nera, berbera e arabo-islamica. Analoga “costellazione” 
caratterizza la loro musica nella quale elementi berberi (ad es. le percussioni) e dell’Africa 
nera (ad es. pentatonismo), convivono con l’utilizzo della lingua araba nei loro rituali 
religiosi. Inoltre, dal punto di vista religioso i Gnawa in quanto confraternita aderente al 
sufismo rappresentano forse la più originale fusione di elementi dell’Islam e del sufismo con 
un backgound di credenze profondamente radicate nelle tradizioni politeiste e spiritiste 
dell’Africa nera. Alquanto popolare in Marocco e nel Maghreb, la confraternita degli Gnawa 
si dichiara discendente da Sidi Bilal, lo schiavo etiope che secondo la tradizione fu il primo 



 50

mu‘adhdhin (muezzin) dell’Islam. Oltre che ad Allah e ai santi dell’Islam, i Gnawa rivolgono 
le loro invocazioni a un folto pantheon di mluk (spiriti) che vengono celebrati all’interno della 
lila, il grande rito musicale nel quale la hadrā, la evocazione della presenza di Allah si integra 
a fenomeni di possessione spiritista e a riti sciamanici di guarigione (cfr. Discografia: Amida 
Boussou, Les maîtres du guenbri vol. 1. Gnawa Leila ; Gnawa de Mostaganem, Rituels de la 
Layla et du Moussem). Particolarmente importanti e caratteristici sono gli strumenti utilizzati 
dai Gnawa, quali il gumbri (anche: guimbri, gambri, ghnbri, ghembri, ecc.), un liuto che è al 
tempo stesso uno strumento a percussione  
 

Fig. 15 
 

 
[Hassan Hakmoun suona il liuto gumbri] 

 
Munito di tre corde e diffuso in gran parte del Maghreb e dell’Africa sub-sahariana, il gumbri 
(v. fig. 15) ha la cassa armonica di forma semicilindrica ricoperta di pelle. La sua sonorità 
inconfondibile deriva dal fatto che l’esecutore mentre pizzica le corde, percuote con le altre 
dita la membrana della cassa armonica, facendo al tempo stesso risuonare la sersèra, un 
particolare sonaglio metallico fissato al manico. Altri strumenti caratteristici della musica 
gnawa sono il t’bal (o ganga)– un tamburo a due pelli che si porta a tracolla e si percuote con 
una particolare bacchetta ricurva e le qraqèb (qraqaba, karkabas, ecc.), grosse nacchere 
metalliche formate da due doppi cimbali convessi collegati fra loro (Fig. 16). 
 

Fig. 16 
 

        
[qraqèb, nacchere in metallo tipiche della musica gnawa e del folklore berbero] -  

 



 51

Riguardo ai Gnawa si può fare una considerazione in parte analoga a quella dei Master 
Musicians of Jajouka. Infatti sulla loro musica si è concentrata l’attenzione di numerosi 
musicisti americani ed europei che vi si sono ispirati o li hanno coinvolti direttamente. Fra 
essi Pharoah Sanders, Randy Weston, Jimmy Page, Bill Laswell e altri ancora. Di origine 
gnawa è anche Hassan Hakmoun, musicista che trasferitosi negli Usa è diventata una star 
internazionale della world music. La musica dei Gnawa è anche il principale elemento 
ispiratore del quasi leggendario gruppo marocchino Nass el-Ghiwane che, dall’inizio degli 
anni ’70 e fin verso la metà degli anni ’80, ha rappresentato una vera e propria avanguardia 
innovatrice, conquistandosi l’ammirazione incondizionata delle giovani generazioni di tutto il 
Maghreb con una musica tanto radicalmente nuova quanto profondamente legata alla 
tradizione (cfr. Discografia: Nass el Ghiwane, Transe Musique du Maroc). Sulle orme di Nass 
el-Ghiwane, appena prima del decollo del pop-raï algerino, si sono mosse schiere di giovani 
musicisti fra i quali Cheb Khaled che ha sempre apertamente dichiarato il suo amore e il suo 
debito con questo gruppo marocchino. 
 
 
II.21 L’influenza dei fattori esterni 
Il panorama musicale del Maghreb non si esaurisce negli apporti, per quanto ricchi e 
compositi, delle diverse etnìe presenti sul territorio. In conto sono da mettere anche processi 
di acculturazione derivanti da influssi esterni non meno rilevanti nella formazione e nella 
trasformazione delle diverse tradizioni e generi musicali. Fondamentale, ad esempio, è stato 
l’influsso della dominazione Ottomana che, nel Maghreb come nel resto del mondo arabo, 
lungo un arco di tempo di parecchi secoli ha lasciato un’impronta indelebile sia nella musica 
classica sia nei generi di musica più popolare. 
 
In epoca più recente, un altro importantissimo fattore di cambiamento è stato l’influsso della 
musica egiziana, leader indiscussa tra la fine dell’Ottocento e buona parte del XX secolo del 
processo di modernizzazione della musica araba. Gli stimoli provenienti dalla nuova canzone 
egiziana di Farid al-Atrash, di Umm Kulthūm, di Muhammad 'Abd al-Wahhab, diffusasi 
rapidamente e in modo capillare in tutto il mondo arabo attraverso una fiorente produzione 
discografica, vennero raccolti a cavallo fra gli anni ’30 e ‘40 da artisti oranesi come Blaoui 
Houari e Ahmed Wahby e adattati al gusto e alle tradizioni maghrebine. Queste tendenze 
moderniste della musica egiziana rappresentano un tassello essenziale nella composizione del 
mosaico musicale dell’Algeria e del Maghreb contemporanei che, nel frattempo, erano 
particolarmente esposti alle non meno decisive influenze direttamente provenienti dall’Europa 
e dall’America. Da questo “bombardamento” incrociato ha inizio quel processo di 
incubazione da cui, nel giro di un paio di generazioni, nascerà infine il pop-raï, il genere che 
ha fatto della musica algerina e del Maghreb una delle protagoniste della pop music 
internazionale. 
 
 
II.22 Il raï e il suo contesto 
I linguaggi, le identità etniche, i generi, le influenze che abbiamo tratteggiato nelle pagine 
precedenti formano un contesto, un quadro sociale e culturale all’interno del quale è molto 
difficile collocare il raï e le altre espressioni dell’odierna musica maghrebina. 
Negli anni fra la prima e la seconda guerra mondiale, la nuova musica popolare urbana come 
lo sha‘bi, i generi tradizionali urbanizzati come il badawi e altri ancora erano sì elementi di 
cambiamento e di trasformazione, ma tutto sommato erano ancora relativamente in armonia 
con i valori tradizionali e religiosi, con il costume, la mentalità, la lingua dominanti nella 
società del Maghreb. A questo sfondo di relativa continuità fra passato e presente, si 



 52

contrappongono fin dai primi decenni del XX secolo una quantità di tendenze, stili, artisti, 
luoghi che, al contrario, si presentano come socialmente squalificati o addirittura conflittuali 
rispetto al sistema di valori predominante. 
 
Il nostro discorso può concentrarsi principalmente sulla realtà algerina, dove il 
confronto/conflitto fra un tradizionalismo culturale venato di puritanesimo religioso e le 
istanze di emancipazione fortemente laicizzate è stato per decenni il tema conduttore della 
vita culturale e musicale del paese, finché negli anni Novanta, a fronte della definitiva 
affermazione internazionale del pop-raï che di queste istanze era divenuto la bandiera, è 
esplosa in tutta la sua violenza sanguinaria la ferocia repressiva del fondamentalismo, 
tragicamente nota alle cronache politiche degli ultimi anni. 
 
Così come per il jazz si è individuato, solo qualche decennio prima, un centro di 
elaborazione-irradiazione come New Orleans, città ben presto mitizzata ed elevata al rango di 
icona leggendaria, così per la nuova musica algerina venuta alla ribalta fra gli anni ’20 e ’30 
(e che all’epoca non ha una sua precisa identità unitaria), si è soliti indicare come luogo di 
origine la città di Orano, in arabo Wahrān. 
Tuttavia, cosi come New Orleans non può essere considerato il luogo di “nascita” del jazz, 
data la molteplicità dei fattori in gioco, allo stesso modo sembra riduttivo affermare, ad es., 
che il raï nasce a Orano, nonostante questa città abbia avuto un ruolo assolutamente 
eccezionale nel coagulare molti degli elementi che via via identificheranno questo genere 
musicale. 
 
Come dovrebbe essere già sufficientemente chiaro, il raï scaturisce dal concorso di molti 
fattori. Inoltre esso attraversa svariate fasi di sviluppo fortemente diversificate, tanto da 
presentarsi come un fenomeno dalle molte facce a volte contraddittorie. Forse questi caratteri 
sono addirittura irriducibili a un’unica fisionomia. Guardando allo sviluppo cronologico, ai 
caratteri stilistici e di contenuto, alla collocazione territoriale, si potrebbe affermare forse che 
ci sono molti raï. Oppure che sotto la dizione di raï vengono troppo disinvoltamente 
ricondotte musiche alquanto diverse fra loro. Il che evidentemente rinvia a un ulteriore 
problema: la difficoltà di definire il raï, o di decidere fra queste diverse identità quale sia la 
più “autentica”. 
 
Raï è una parola traducibile solo con una perifrasi: “punto di vista”, “opinione”. Corrisponde 
un po’ all’epressione inglese “my way”, ossia “a modo mio” (di vedere, di pensare) e forse 
non è casuale che Rachid Taha, Khaled e Faudel, nel cd dal vivo 1, 2, 3 Soleils (cfr. 
Discografia) abbiano inciso la loro versione della celebre canzone di Claude François Comme 
d’habitude, resa celebre da Paul Anka nella traduzione inglese, My Way appunto. 
Ma raï è anche un intercalare che ricorre spesso («ya raï») nelle performances in cui 
l’interprete improvvisa un testo di canzone o ne rielabora estemporaneamente una già nota – 
una sorta di “trallallà” che, ad es., ricorre spesso nello stile badawi dagli cheikhs. In pratica si 
tratta di una “zeppa” poetica, analoga a ciò che nel linguaggio parlato avviene 
involontariamente con parole come “cioè...”, “vero...”, “capisci...”, ecc. – con la differenza 
che nella poesia come nel canto, l’inserzione è volontaria e controllata. 
 
C’è tuttavia un tratto sicuramente unificante che accomuna – almeno fino a un certo punto 
della sua storia – le diverse fasi e tipologie del raï, ed è il netto carattere di trasgressione del 
sistema dei valori predominanti nella cultura e nella società algerina e, più in generale, arabo-
islamica. 



 53

Questo carattere si afferma soprattutto, e in modo piuttosto dirompente, alle origini del raï in 
stretta relazione con il particolare ambiente di Orano che, per l’opinione pubblica algerina, è 
la città dei bordelli e si identifica quindi in un luogo di perdizione, dove prosperano il 
malaffare e l’immoralità, dove l’alcool scorre a fiumi, ecc. Fino a tutta l’epoca coloniale 
(l’Algeria ottiene l’indipendenza nel 1962), Orano in fondo non è un grosso fattore di 
contraddizione: questa città prediletta dai colonizzatori francesi, la più moderna e vivace fra le 
città dell’Algeria, è solo la conferma che il modo di vita degli europei è empio e 
incompatibile con i precetti dell’Islam. Orano è la città dei locali notturni, della disinibizione, 
del vizio, dove regna la promiscuità fra uomini e donne. Ma è anche una città dove la musica 
abbonda e da cui in un certo senso viene la conferma della fondatezza di quella condanna 
della musica che, da secoli, l’Islam più puritano ha sempre ribadito. 
 
Orano è anche uno dei centri più attivi nel processo di urbanizzazione delle tradizioni 
contadine e folkloriche. Fra città e campagna c’è uno scambio fitto e certe tradizioni musicali 
locali proprie della campagna, fiorite nei villaggi e legate a occasioni e festeggiamenti 
prevalentemente privati (circoncisioni, matrimoni, ecc.), vengono trapiantate in città. È il caso 
della musica zendani, musica umile, di rango talmente infimo da risultare difficilmente 
accettabile per la mentalità benpensante e tuttavia portatrice di toni genuini, spesso satirici che 
le assicurano una vasta popolarità. Oppure è il caso delle meddāhat, gruppi musicali formati 
da donne che si esibiscono in un repertorio religioso davanti a un pubblico solo femminile e 
che hanno un precedente – ma di rango assai più elevato – della tradizione musicale 
femminile della qādriyya. 
 
A Orano e dintorni, le meddāhat, espressione accettabile di una presenza femminile che non 
mette in discussione il proprio status sociale di separatezza, entrano però in relazione e 
talvolta si confondono con l’universo dell’emarginazione, con l’intrattenimento musicale che 
si svolge nei locali, nei bordelli, nelle fumerie di hashish. Qui, fra ritrovi di città e feste 
campagnole, scandalosamente mescolate agli uomini, operano le cheikhat, artiste che non di 
rado hanno svolto il loro apprendistato canoro come meddāhat . Orfane oppure ripudiate dalla 
famiglia, socialmente emarginate, spesso emigrate dalla campagna in città, con trascorsi 
talvolta inconfessabili, in bilico fra prostituzione e attività musicale, le cheikhat appaiono 
quasi una versione plebea delle antiche qaināt, moralmente altrettanto inaccettabili, ma 
musicalmente e socialmente degradate a un rango decisamente inferiore. 
 
Da un punto di vista stilistico la musica che già negli anni Venti circola nei quartieri di Orano, 
nei caffè per bene come nei quartieri malfamati, oppure a Mdina Jdida, “le Village nègre” 
sorto in epoca coloniale, è in buona parte ispirata al modello del canto badawi. Cheikhs e 
cheikhat incarnano un diverso livello di dignità musicale e di accettabilità sociale, e tuttavia si 
avvalgono grosso modo del medesimo stile improvvisativo, spoglio e diretto, si esibiscono per 
lo più coi flauti gasba e il tamburo gallal, cantano testi satirici, anticonformisti, talvolta di 
denuncia o di ribellione. I soggetti sono la prigione, la miseria, la sfortuna, l’amore, il vino. Il 
raï è in incubazione e il badawi subisce un processo di mutazione nel quale è impossibile 
stabilire dove finisce l’uno e dove comincia l’altro. A identificare il raï sono i testi (alcuni dei 
quali verranno ripresi mezzo secolo dopo dalle star del pop-raï) e forse soprattutto le cheikhat 
che gli imprimono un indelebile marchio trasgressivo. Da allora questo stile del raï legato alla 
tradizione, nonostante i profondi cambiamenti della scena musicale, non è mai 
definitivamente tramontato e ha resistito fino ad oggi senza sostanziali mutamenti. Una 
longevità che si deve in primis al carisma e alla vitalità instancabile di alcune sue interpreti, 
prima fra tutte Cheikha Rimitti, nata nel 1923 nei pressi di Sidi Bel Abbes, a un’ottantina di 



 54

chilometri da Orano, e il cui vero nome è Saadia Bédief (cfr. Discografia: Cheikha Rimitti, 
Nouar) 
 
Negli anni Trenta-Quaranta il raï delle cheikhat esibisce una contraddizione che risulta 
quantomai stimolante: una veste musicale tipicamente beduina e tradizionale, abbinata a 
contenuti che ne sono per così dire la negazione. Cheikha Rimitti fu tra le artiste che più si 
distinsero per il carattere scandalosamente esplicito dei suoi testi. Il suo debutto in pubblico 
risale al 1942, mentre il suo esordio discografico avvenne solo dodici anni più tardi, nel 1954, 
con un brano intitolato Charak gataā (lett. “Strappa, lacera”). In esso la cantante si rivolgeva 
alle giovani donne invitandole, con una metafora piuttosto trasparente, a infrangere il tabù 
della verginità. 
Riportiamo di seguito altri due esempi di testi di Rimitti dei quali non conosciamo la 
datazione (entrambi i testi sono tratti dal volume di Marie Virolle, La chanson raï, Paris, 
Kathala, 1995): 
. 
 
Cheikha Rimitti, Il me broie 
Il me broie / Il me fait griller  
Il me fait saliver comme les makrouts dans le miel 
Il me sollicite / Il m'abreuve 
Il me tente / Il me berce  
Il me caresse le dos et le sommeil devient doux  
Il me chatouille / Il me pilonne  
Il me fait flamber et je lui pardonne  
Il me séduit / Il me tente  
Il me lutine / Ah! Ah! Ah! 
Viens nager  
Si nous mourrons tant pis 
Il me secoue / Il me gratouille  
Je ne suis ni malade, ni bien  
Il me presse / Il m'étreint, il me serre  
Et la belle fait gagner  
A peine sortie, je l'ai retrouvée  
Il m'attise / Il me becquette  
Je l'enlace de mes bras, j'ai peur qu'il ne s'ensauve  
Il me fait boire / Il m'enivre  
Deux nuits et deux jours, et ses jnouns ne sont pas calmés  
Il me fouette / Il me bleuit / Il m'aguiche, il me pile  
Lui et moi dans la couche sommes comme endiablés 
[...] 
 
Cheikha Rimitti, Le pire des havres  
Mon ami, l'exil s'accompagne de la dure patience  
Ah! le pire des havres! Ma chevelure a blanchi  
Les jours ont passé dans l'inconscience. Maintenant je voudrais un toit mien  
Mais le douar est désert, ne restent que vestiges  
Celle belle assemblée a été dispersée  
Oh! le retour sur les lieux! / Ma chevelure a blanchi  
Mes amis, si vous avez souffert comme moi vous me comprendrez  
Une foule d'hommes manque à l'appel / Il ne reste que bàtiments  



 55

Oh! le retour sur les lieux!  
Ferme blanche, oliviers verts  
Les valeureux oliviers, ô mes hommes!  
Huile de l'olive, poisson dans la mer  
Voici la valeur, ò mes hommes!  
Je me remémore les absents / Oh! le retour sur les lieux!  
Que Dieu prenne en sa paix ceux qui sont morts pour le pays  
Oh! le retour sur les lieux! / Ô ma terre!  
En tombant, il a crié: la maison maternelle est en ruine!  
Intercédons pour les parents et les braves  
Les parents, les parents  
Ma mère et mon père m'ont maudit, ah que c'est dur!  
N'oubliez pas les parents / Prends soin de tes parents, ils te béniront  
Moi, je pleure sur l'exil, ô hommes!  
Je pleure l'exil, la nostalgie qui serre le coeur en France  
Ò mes hommes, ô mes amis!  
Que Dieu donne patience à ceux qui sont en France,  
O mes hommes, ô mes amis!  
L'exil a hélé et dispersé les assemblées  
Ah! le pire des havres! / Le pire des havres!  
Ô mes amis!  
 
 
II.23 La musica oranese e l’impatto con la modernità.  
Negli anni ’30 e ’40, Orano e tutto il Maghreb sono però esposti a novità ancora più 
appariscenti. Sono anni in cui il cinema e la canzone egiziani riscuotono un successo 
crescente. Le sale di proiezione, i dischi, il fonografo, ma soprattutto la radio si diffondono 
ovunque. Le stazioni radiofoniche, oltre alla musica araba, trasmettono anche molta musica 
europea e americana; le voci Édith Piaf e di Joséphine Baker sono familiari a molti. E poi c’è 
la guerra, con gli americani che sbarcando in Algeria nel 1942 portano con sé tutto l’enorme 
potenziale della loro musica.  
In realtà negli anni Trenta e ancora per parecchio tempo, a Orano la musica più ascoltata non 
è il raï, ma generi più rispettabili come ad esempio il wahrāni – varietà locale del sh’abi e del 
mahlūn – che utilizza strumenti quali il pianoforte o la chitarra e fra i cui interpreti spicca 
Sultana Daoud, la cantante di origine ebrea meglio nota come Reinette l’Oranaise. 
 
Ma a Orano lavorano anche altri musicisti che guardano più lontano, impiegano strumenti 
come la fisarmonica, la chitarra, il pianoforte e scrivono musica adottando spesso l’armonia 
occidentale. Più che al raï tradizionale, essi si ispirano piuttosto alla canzone egiziana di ‘Abd 
al-Wahhab, al flamenco, alla canzone europea, al jazz, al tango e alla musica sudamericana, 
spesso filtrati proprio attraverso quello stile egiziano che ha fatto da apripista in questa 
direzione. Sono artisti nati negli anni ‘20 come Blaoui Houari, Ahmed Wahby il cui stile 
composito riceve l’etichetta di asri (moderno). Parecchi di essi sono di origine ebrea come 
Lili Boniche o Maurice El Médioni, autori il cui lessico si arricchisce di ulteriori suggestioni 
stilistiche. Più giovane di una decina d’anni è invece Ahmed Saber, altro protagonista 
dell’ondata modernista del secondo dopoguerra e attivo a partire dagli anni ’50 (cfr. 
Discografia: Ahmed Wahby, Lili Boniche, Maurice El-Médioni). 
 
La musica moderna decolla subito dopo la guerra e negli anni ’50-’60 tocca l’apice del 
successo. Talvolta condivide col raï tradizionale gli stessi luoghi e lo stesso pubblico, ma i 



 56

due percorsi sono piuttosto distanti. Il raï è intriso di malessere individuale, è poesia della 
sofferenza, dell’emarginazione. Questa invece è per lo più musica di varietà nella quale 
disillusione e malinconia, pur presenti, sono più contenute, meno laceranti. 
E tuttavia questi diversi generi hanno un importante punto in comune: il forte senso 
dell’identità nazionale che li espone all’ostilità crescente delle autorità coloniali, allertate dal 
fatto che nei testi di queste musiche circolano sempre più fermenti indipendentisti e di 
ribellione. Alcuni di questi artisti, come Blaoui Houari e Ahmed Saber, finiscono in carcere 
per attività antifrancesi. 
 
 
Quanto al raï esso è inviso non solo al potere coloniale, ma forse ancor di più allo stesso FLN. 
In quell’accento individualista e disilluso tipico del raï, il Fronte di Liberazione Nazionale 
vede più che altro un ribellismo disfattista, un messaggio che sembra corrodere e avvilire i 
valori su cui si fondano l’identità nazionale e le aspirazioni degli algerini; un messaggio che, 
potenzialmente, risuona più affine alle mire del potere coloniale che alla volontà di riscatto 
nazionale. 
In effetti raï e musica moderna restano al momento ben separati e sottoposti a un diverso 
trattamento dal punto di vista della comunicazione mediatica. Occorrerà aspettare 
l’indipendenza perché si arrivi alla loro fusione, in un nuovo clima nel quale le aspettative di 
rinascita nazionale si mescoleranno agli entusiasmi per le nuove sonorità elettriche. 
Entusiasmi che dovranno fare i conti tuttavia con il perdurante ostracismo della radio e poi 
della televisione nei confronti del raï e con l’ostilità del regime militare di Boumedienne verso 
una musica da cui trasuda, nonostante tutto, un insopprimibile spirito antiautoritario. 
 
 
II.24 Pop-raï 
Rispetto al raï tradizionale delle cheikhat e di Rimitti, gli anni ’70 corrispondono per il raï, a 
una fase nella quale l’attenzione si sposta dai contenuti poetici dei testi al piano più 
squisitamente musicale. Mentre i contenuti di rottura passano per un momento in secondo 
piano, il raï conosce in questi anni un laborioso e decisivo processo di trasformazione 
stilistica. Inizialmente, assai più del raï, protagonisti della musica algerina degli anni ‘70 sono 
i primi gruppi algerini di rock che ricalcano i modelli anglosassoni e che riscuotono un 
successo crescente presso il pubblico giovanile. Sul terreno delle novità non ci sono però solo 
questi nuovi ruppi rock impegnati a scimmiottare i protagonisti delle hit parades 
internazionali. In questi stessi anni, dal Marocco, arriva anche la rivelazione di nuovi gruppi 
come Nass El-Ghiwane e Jil-Jilala, pionieri nel coniugare un fortissimo richiamo al retaggio 
tradizionale con le sonorità e il groove della pop music e di quella sorella lontana che è la 
black music d’oltre oceano. 
 
In questi anni gli artefici principali della metamorfosi musicale del raï sono due figure di 
artisti nessuno dei quali è un cantante: il trombettista e compositore Bellemou Messaoud e il 
produttore Rachid Baba-Ahmed. Nell’Algeria degli anni Settanta scocca l’ora della cosiddetta 
“musica Bellemou”, che impasta i testi e la vocalità del raï in nuovi arrangiamenti a base di 
sax, tromba, tastiere elettroniche, e il cui gusto varia dal jazz al funky al soul alla musica 
sudamericana. Con il contributo determinante di Rachid Baba-Ahmed (che svela le possibilità 
dello studio di registrazione e della tecnologia elettronica facendo di esse una risorsa 
irrinunciabile per le nuove produzioni), Messaoud – che di lì a poco verrà chiamato “le père 
du raï” – chiama accanto a sé alcuni giovani cantanti come Belkacem Bouteldja e Boutaïba 
Sghir, mediante i quali il raï matura la sua svolta decisiva. Con Messaoud e i suoi, il raï 
finisce con l’incrociare finalmente quella rotta modernista della musica oranese che era stata 



 57

avviata almeno trent’anni prima da Blaoui Houari e poi da Ahmed Saber. Nasce così il pop-
raï: un genere ormai molto lontano musicalmente da quel raï tradizionale che, a sua volta, con 
Cheikha Rimitti in testa, resta orgogliosamente fedele al suo stile beduino. Una distanza 
musicale che non è però necessariamente una distanza sul piano dei contenuti poetici. 
 
Negli anni Ottanta il successo del nuovo raï sarà opera di un’ondata di giovani cantanti poco 
più che ventenni i quali si danno l’appellativo di cheb, giovane, o chaba nel caso si tratti di 
una donna. Due eventi decisivi e quasi contemporanei contribuiscono a creare le condizioni 
per questa svolta verso un successo sempre più irresistibile. Da un lato la morte di 
Boumedienne (1978) e il conseguente relativo ammorbidirsi della censura di regime. 
Dall’altro ma la fortuna del raï è soprattutto legata al lancio sul mercato della cassetta audio: il 
mezzo più economico e funzionale per la diffusione di questa musica su larga scala. Nel giro 
di pochi anni, indipendentemente dalla censura radiotelevisiva, le cassette di raï viaggiano 
ovunque e raggiungono migliaia e migliaia di giovani nel Maghreb e all’estero, specie in 
Francia, fra gli emigrati. 
I nuovi protagonisti si chiamano Cheb Khaled, Cheb Hamid, Cheb Mami, Cheb Sahraoui (per 
lo più in coppia con sua moglie Chaba Fadela), Chaba Zahouania, Cheb Hasni. Grazie al loro 
successo, il pop-raï è ormai un redditizio articolo commerciale, un genere che sempre più si 
identifica con la musica da ballo e che è sempre più fortemente tentato dal disimpegno, 
dall’evasione, nonché dalla legittimazione sociale. Ma non per questo viene meno il richiamo 
alla vocazione originaria del raï, al suo compito di dare voce al disagio dei diseredati e al 
desiderio di emancipazione delle giovani generazioni. 
Il riconoscimento pubblico arriva alla metà degli anni ’80. Nell’agosto del 1985 si tiene a 
Orano il primo festival del raï, mentre nel gennaio dell’anno successivo Parigi ospita un 
festival raï di quattro giorni che proietta definitivamente questa musica sulla ribalta 
internazionale della nascente world music. Il raï sembra finalmente riuscito a guadagnarsi un 
suo spazio, un margine di tolleranza, se non di riconoscimento da parte dal regime. Tuttavia 
questa sua inedita visibilità, questo clamoroso successo mediatico per il raï significa attirarsi 
l’ostilità di un antico e insieme nuovo nemico in forte ascesa: l’Islam fondamentalista. 
 
A metà degli anni ’80, a seguito del crollo del prezzo del petrolio, esplode la crisi 
dell’economia algerina che si porta dietro un rapido aumento del malessere sociale. Le città 
sono invase da un numero crescente di giovani disoccupati sempre più disperati per il loro 
futuro. Li chiamano hittistes perché passano il tempo per strada appoggiati ai muri (hit in 
algerino significa “muro”), oppure a ubriacarsi, a fumare hashish, a sfogare la rabbia in atti di 
vandalismo e di teppismo. 
Come sempre accade nel mondo islamico, nei momenti di crisi profonda si fa più forte il 
richiamo del fondamentalismo, proposto come un’ancora di salvezza. Gli imam pronunciano a 
voce sempre più alta le loro condanne contro il raï e contro Cheb Khaled. I “barbuti” – i 
militanti delle associazioni fondamentaliste – fanno proseliti fra i giovani, molti dei quali si 
trovano lacerati fra il loro identificarsi con il raï che ne raccoglie la sofferenza, e il richiamo 
dell’Islam che fa balenare la prospettiva di dare un senso diverso alla loro esistenza. Nel 1988 
si tengono scioperi e manifestazioni che degenerano in violenti scontri, a seguito dei quali il 
governo decreta lo stato d’assedio. L’intervento dell’esercito provoca centinaia di vittime fra 
la popolazione. 
 
Il dramma sociale e politico dell’Algeria è forse troppo grande per il raï e per la sua visione 
dell’esistenza legata a un sentire individuale. I protagonisti– Khaled in testa – si rivelano 
incapaci di prendere una posizione, di affrontare una realtà via via sempre più sconvolgente 
ed esasperata. Il successo internazionale, la crescente propensione a privilegiare la scena 



 58

francese, rivolgendosi al pubblico degli emigrati ma anche a una platea internazionale 
scarsamente sensibile alle questioni interne dell’Algeria, spinge il raï a ripiegare su accenti 
generici, dove la denuncia e l’amor di patria si diluiscono in tematiche sentimentali che 
eludono implicazioni politiche troppo scoperte. Khaled (che abbandona l’appellativo di 
“cheb”), Cheb Mami e molti altri si trasferiscono in una Francia sicuramente più ospitale 
rispetto a un’Algeria dove le minacce dei fondamentalisti sono sempre più pesanti.  
L’Islam più bigotto e repressivo rimane per il raï il bersaglio di sempre. Sul piano del costume 
sessuale il raï non demorde, e continua la sua escalation di trasgressione. In un famoso brano 
del 1987, Beraka, Cheb Hasni e Chaba Zahouania duettano scandalosamente raccontando il 
loro convegno amoroso. 
 
Cheb Hasni – Chaba Zahouania, Beraka (Baracca, 1987)  
[tratto da: B. Daoudi – H. Miliani, L’aventure du raï, Paris, Éditions su Seuil, 1996] 

(Lui)  
Nous avons fait l'amour dans une baraque mal foutue  
Moi je l'ai prise et que le, autres aillent se faire foutre  
Quand la soûlerie vous donne de ces idées  
Quand la beuverie vous donne de ce, idées  
(Elle)  
Moi tant pis pour moi mais pas pour mes amis  
Laissez-moi à mes problèmes, mai je n'en peux plus  
Ce soir il couchera chez moi  
Oh là là cette nuit n'en finira pas  
(Lui) 
Je lui téléphonerai et elle viendra aujourd'hui  
Je la veux brune d'origine et non pas bronzée  
(Elle) 
On se réunit sagement et nous passans du bon temps  
Il n’y a de dieu que Dieu et la passion continue à doubler 
Ce soir on boira chez moi  
(Lui) 
Moi tant pis pour moi mais pas pour celle que le mektoub m’a destinée  
Je ne pense pas guérir celle qui m'a brûlé est décidée  
(Elle) 
Ayez pitié de moi, je suis accablée  
Nous avons veillé et sommes crevés, amenez une auto pour nous traîner  
(Lui) 
Moi je l'ai choisie de Gambetta et de quoi vous vous mèlez  
 (Elle) 
Ayez pitié de moi si j'en dis trop et je faute  
(Lui) 
Nous soûls amenez un bateau pour nous trainer  
Nous nous soûlés ou bien oubliés  
(Elle) 
Je suis chez les gens que j’aime 
Soûls nous sommes tombés, amenez une auto pour nous traîner  
Nous sommes nobles et libres et nous nous montrons  
La bonne assemblée et l'éloqueuce se trouvent chez les gens de sagesse 



 59

La collisione fra raï e Islam puritano sul terreno della morale sessuale è sempre aspra e 
frontale. Ma dinanzi alle nuove drammatiche vicende della società civile algerina, la visuale 
del raï sembra sempre più ristretta, incapace di cogliere le ragioni di un disagio sociale sempre 
più grave che ha ben altre motivazioni. Nella sua sfida all’Islam il raï si trova dalla stessa 
parte del governo. Ma agli occhi del suo pubblico il raï non può presentarsi come 
fiancheggiatore di un regime poliziesco che risulta odioso agli occhi degli algerini giovani e 
non. Né tantomeno il raï osa schierarsi apertamente contro di esso. È per questo che Khaled e 
altri scelgono la politica del no comment e sfoggiano sorrisi di circostanza, sebbene alcune 
delle loro canzoni ritrovino il coraggio di un’opinione indipendente. È il caso di El harba 
wayn? (Fuggire ma dove?) di Khaled che durante i drammatici disordini del 1988 pare 
venissee adottata dai dimostranti come canto di protesta. 

Where has youth gone?  
Where are the brave ones?  
The rich gorge themselves,  
The poor work themselves to death,  
The Islamic charlatans show their true face...  
You can always cry or complain  
Or escape...but where?" 

[Rod Skilbeck, Mixing Pop and Politics. The Role of Raï in Algerian Political Discourse. Cfr: 
http://www.library.cornell.edu/colldev/mideast/rai.htm] 

Fra le tante star che abbandonano l’Algeria qualcuno rimane, come il giovanissimo Cheb 
Hasni, creatore del “raï love” e leader incontrastato delle classifiche nazionali con una 
produzione incessante di cassette. Ma fra il raï algerino, accerchiato e depresso, e il raï delle 
classifiche internazionali c’è ormai un solco, mentre progressivamente i grandi nomi disertano 
i palcoscenici dell’Algeria divenuti troppo pericolosi. Due testi tratti da due grandi successi di 
Khaled possono esemplificare questo progressivo distacco del raï dalle sue matrici o 
connotazioni originarie (o almeno da alcune di esse).  
Didi resta a tutt’oggi la canzone forse più conosciuta di Khaled. Uscita nel 1992 sul primo 
album che l’artista algerino pubblicò per una multinazionale del disco, l’etichetta Barclay del 
gruppo Emi, la canzone presenta un testo incentrato sul tema dell’amore contrastato, trattato 
in modo piuttosto generico, e dove i toni corrosivi del raï sembrano scomparsi quasi del tutto.  

Khaled, Didi (1992) 
[testo tratto da: Marie Virolle, La chanson raï, Paris, Kathala, 1995 –  
cfr. Discografia di riferimento: Khaled, Khaled] 

Tant pis pour moi. mais pas pour toi!  
Je ne te chasse pas de mes pensées, mais je ne pleure pas sur toi.  
Pas de chance, pas de bonne étoile!  
Didi, Didi ... ...  
Des abîmes ne me séparent pas de toi.  
On s'était donné rendez-vous aux fins fonds des montagnes  
Mais la ceinture de la mérioula * pour qui reste-t-elle cachée?  
Didi, Didi ...  
Pas de chance. pas de bonne étoile. Pas de chance, pas de justice!  
Jette le filet à la mer et pleure sur le destin!  
Didi, Didi [...] 

[* mérioula: “mariuola”, ragazza tanto carina quanto disponibile] 



 60

 
Un’altra canzone famosa è Wahrane Wahrane che Khaled ha registrato più volte. In realtà 
non si tratta di una sua creazione originale bensì del rifacimento di un vecchio successo 
composto da Ahmed Wahby nel 1950 e dedicato alla città di Orano, Nel testo, che Kahled 
sottopone a varie modifiche, si canta l’amore per la propria terra natale, rimpiangendone quel 
fascino passato che appare ora irrimediabilmente perduto. 
 
Khaled/Wahby, Wahrane Wahrane (Orano, Orano, 1950-1996)  
[traduzione tratta da: http://www.algeria.com/forums/showthread.php3?threadid=1525] 
 
Oran Oran  
You’ve lost  
Many great citizens  
Immigrated from you  
They dwelled in exile confused  
And exile is hard and traitorous  
 
Oh how happy I am for the descendents of El Hamri  
Wlad Mdina and Sidi El Houari  
I spent with them my childhood  
And to them, I’ll sing the rest of my life.  
 
Oh, how happy were the parties in my homeland  
With the gasbah and gallali sounding.  
Oh thee who are heading toward Oran  
Tell its people to take care of my country  
I’ll never forget my homeland  
My land and my ancestor’s land….  
 
God how I yearn to the Cornish of Oran  
Her beauty was the best of all  
The memories came back to haunt me  
As I cry and weep for its loss. 
 
 
II.25 La canzone kabil 
Alla fine degli anni ’80, mentre il clima politico algerino si fa sempre più teso, sul raï si 
concentrano le polemiche di chi lo accusa di involuzione qualunquista, oppure di essere 
divenuto uno strumento del regime, di essersi ormai trasformato in musica buona solo per 
ballare e divertirsi. Fra i critici più severi del raï figurano gli artisti e gli intellettuali della 
minoranza kabil che da decenni vanta una propra produzione musicale di alto livello, divenuta 
via via sempre più impegnata e consapevole (al contrario si direbbe del raï) nell’affiancare la 
lunga lotta che la comunità Amazigh conduce da tempo in Algeria per vedere riconosciuto il 
diritto all’esistenza della propria lingua e della propria cultura. Fra i kabil sono in molti a 
pensare che il raï goda di un tacito consenso del regime al fine di contrastare una voce 
politicamente molto più scomoda come la canzone kabil. 
 
La vicenda artistica della canzone kabil, iniziata fra le due guerre, rappresenta una delle 
espressioni identitarie più forti e consapevoli del Maghreb contemporaneo. Fin dai suoi esordi 
la canzone kabil ha espresso con un accenti poetici forti e genuini il disagio di una cultura 



 61

fortemente discriminata in patria e all’estero. In Algeria la lingua kabil è stata osteggiata fino 
al 1994 quando il governo cedendo alle crescenti proteste e a un forte movimento d’opinione 
l’ha riconosciuta come “fondamento dell’identità nazionale”. Tuttavia i conflitti fra governo 
centrale e movimenti kabil restano un fenomeno endemico nella società algerina di oggi. 
 
Quella dei berberi algerini è anche una identità fortemente delocalizzata a seguito della 
massiccia emigrazione verso la Francia di migliaia di kabil in cerca di lavoro e di condizioni 
di vita meno opprimenti (più della metà degli algerini emigrati in Francia sono kabil). La 
canzone kabil è il frutto di questa condizione perennemente conflittuale, di un’identità 
discriminata in patria, oppure soggetta ai traumi di un’acculturazione forzata a seguito 
dell’emigrazione. Dai primi cantanti giunti in Francia già negli anni ’30, come Cheikh El 
Hasnaoui, la canzone kabil si afferma nel dopoguerra con interpreti come Slimane Azem, 
Chérif Kheddam, oppure artiste quali Chérifa o Hanifa (cfr. Discografia di riferimento: 
Chérifa – Hanifa, Les grandes dames de la chanson kabyle), nelle quali si esprime quel 
dualismo fra tendenza tradizionalista e orientamento modernista che ha sempre caratterizzato 
la musica kabil trapiantata in Francia. 
 
A partire dagli anni ’70 – analogamente a quanto stava accadendo anche nel raï – la canzone 
kabil ha però intrapreso una decisa svolta moderna ed europeizzante, con una nuova 
generazione di artisti quali Idir, Aït Menguellet (emigrati entrambi in Francia negli anni ’70) e 
Lounes Matoub, la cui coraggiosa scelta di restare in Algeria gli è costata una tragica morte 
nel 1998 per mano dei terroristi islamici. Caratterizzata da un marcato sincretismo di stilemi 
musicali diversi, con largo uso di arrangiamenti pop-folk, la canzone in lingua kabil si 
distingue per la profonda motivazione civile che che ispira i suoi testi poetici, incardinati al 
tema del riscatto dell’identità berbera. Nelle canzoni di Menguellet o di Matoub questa 
aspirazione patriottica si traduce in una originale quanto severa critica all’intolleranza, al 
razzismo, al fondamentalismo, alla discriminazione fra i sessi, ecc. La canzone kabil si è 
mossa lungo un percorso ideale spesso parallelo a quello del raï, col quale ha condiviso varie 
tematiche. Canzoni kabil sono presenti in effetti nel repertorio di alcune vedettes del pop-raï. 
Negli ultimi decenni la canzone kabil è andata anzi rafforzando per certi versi il proprio 
impegno artistico di lotta per la democrazia e di denuncia delle degenerazioni dell’Islam. E 
questo proprio mentre il raï, una volta raggiunto il successo internazionale ed entrato nel 
mirino dei gruppi integralisti, è sembrato invece via via ripiegare su temi meno 
compromettenti e rischiosi. 
 
I due testi che seguono, rispettivamente di Aït Menguellet e di Lounes Matoub, offrono un 
saggio sintetico ma significativo dell’intonazione poetica e civile di questa produzione che è 
fra le più rilevanti quanto misconosciute della scena musicale contemporanea. 
 
Aït Menguellet, Inasen (Dì loro) 
[testo tratto dal booklet del cd: Aït Menguellet, Inasen, cfr. Discografia di riferimento] 

A ceux que le vent a emporté / Le vent de peur qui a soufflé  
Porte leur mon message / Messager, dis-leur  
La malédiction est levée / Ils peuvent maintenant revenir  
Au Pays nous avons trouvé un dirigeant / Il est de ceux qu'on trouve rarement  
Son père est kabyle des montagnes / Sa mère est arabe des kheimas (ou tente)  
C'est le batisseur / Nous n'accepterons de le perdre  
Sa venue a chassé les brumes / Au Pays, il redonnera une âme  
Dis-leur, la malédiction est finie / De nos querelles, plus de traces  
Dis-leur que nous les attendons / Le Pays a besoin de ses enfants  



 62

Dis-leur de revenir / Chacun sa place l'attend  
Chez eux, avec les leurs, ils s'uniront / Et se réjouiront avec leurs enfants  
Dis-leur, la porte est ouverte / Abattues les palissades  
Toutes les entrées sont libres / D'étrangers, le pays regorge  
Printemps, hiver, été / C'est par milliers qu'ils affluent.  
Dis-leur de revenir / L'arbitraire est bien fini  
Le despotisme qu'ils ont connu /Même son nom, on n'ose plus le prononcer  
Les bourreaux d'hier, / Ceux qui emprisonnaient  
Dans le droit chemin; ils sont revenus / Et compris leurs vraies missions  
L'armée est dans les casernes / Les armes se sont tues  
Ni tueurs, ni tués / Les tordus sont redressés  
Des ténèbres vers la lumière / Nos peines sont effacées  
Ceux qui hantent les maquis / Grâce à Dieu ils les ont quittés  
Ceux qui les ont élargis / Les ont bien réorientés  
Il n'y a plus de chômeurs / Le peuple entier travaille  
Nul n'est plus dans la détresse Sur chaque visage, la paix est revenue  
Le bon grain domine l'ivraie / Les récoltes inestimables  
Le paysan se remet à semer / A vendre et à récolter / Et même les journaux disent la vérité  
Dis-leur, la paix est enfin là / Au printemps, elle a donné rendez-vous  
Tous les vreux sont exaucés / Tout ce dont nous avons longtemps rêvé  
Dis-leur de revenir / S'ils pouvaient voir les villes  
La beauté qui les accueillera / Dans chaque rue empruntée  
Ils ne verront et humeront / Que la rose et le jasmin  
Des filles et des garçons / Main dans la main / Allons ensemble à l'école  
Le kabyle est enseigné / Còtoie l'arabe et le français  
Chacun l'aime et l'apprend / N'avons-nous pas les mêmes ascendants ?  
Dis-leur que ce n'est pas tout / Il y a autre chose encore,  
S'ils pouvaient voir les mosquées / De bons musulmans, emplies  
Fraternels et tolérants / Acceptant l'Eglise et les chrétiens  
Les Juifs ont repris leurs commerces / Et s'ils ne le savent pas, à Constantine  
Enrico est musicien (ou luthier) 
Dis leur / Qu'à leur arrivée, / Avec fleurs et sourires  
Ce sont les gouvernants / Qui les accueilleront  
Ils verront que tout a changé / Un peuple serein et gai  
Ils trouveront sagesse et sincérité / Combien de leur gouvernement, ils seront conte  
Les coeurs blessés cicatrisent / Jeunes , ils redeviennent  
Finies les affres de l'exil / Des malheurs, ils seront lavés  
Ils se construiront une nouvelle vie / Sur leur terre, elle sera ce qu'ils voudront  
Revenez, si vous ne me croyez / Vous verrez de vos propres yeux  
Les fous tels que nous / Peuvent se permettre de réver  
Ce que j'ai dit n'est qu'utopie / Utopie de ceux qui espèrent / 
Nous avons nos réves / Ramenez- nous les vôtres 
Ramenez-nous vos rêves / Dans l’aire des rêves nous le rajouteron 
Il y a ceux qui les battront / Du mélange naîtra le discernement  
La tache des boeufs terminée / Le bon grain sortira de l'ivraie.  
 



 63

Lounes Matoub, Yehwa-yam (Libera e donna) 
[testo tratto dal booklet del cd: Lounes Matoub, Lettre ouverte aux..., cfr. Discografia di riferimento] 

IIs font germer; tu dilapides, / Tu en as charmé d'autres avant de me sourire.  
Il n'est pas de lieu où ton corps n'ait joui, / Avant que mon coeur ne s'éprenne de toi.  
Je comprends tes désirs! le te pardonne! / Tu as fait lever le soleil sur l‘hiver de ma vie.  
Tu as vaincu la fatalité de la saison humaine. / A moi de te rendre la pareille. 
Une fille affranchie est un fléau mis à l’écart. / Fût-elle savante en toute chose;  
Ceux qui ont déchu de la noblesse d'âime des leurs, / Labourent dans les ténèbres.  
Ce qu'il faut: Une femme qui puisse les affronter.  
Ce qu’il leur faut: Une femme courbée à satiété, Qu’ils souilleront de leur haine.  
Je ne suis pas de ceux qui dénient, qui renient / La bonté dans les moeurs de nos ancêtres.  
Mais l'homme de progrès est celui qui oeuvre / A trancher les jougs qui humilient notre 
dignité.  
A quoi bon les pitoyables giries de qui / N'a jamais éprouvé dans sa chair l'oppression  
A quoi bon les piteuses giries / Contre celui qui a des desseins libérateurs!  
Qui peut prendre la mesure de l'amour, / Et la mesure des tourments avant leurs assaut? 
Sache que si du ciel tout le brouillard se ruinait / Tu ne pourrais toujours pas posséder toute la 
terre Garde le silence, ouvre grand les yeux / Car les rêves ne valent que d'etre réalisés;  
Ton savoir sera l'héritage de tes enfants, / Ta vie est leur héritage.  
 
 
II.26 Il raï e la tragedia degli anni ‘90 
Nel 1989 il regime militare algerino, cedendo all’indignazione popolare e di fronte al rischio 
di una situazione incontrollabile, concede la nuova costituzione che viene approvata con un 
referendum, riscuotendo il 74% dei voti. Fra i nuovi partiti si fa largo il FIS, Fronte Islamico 
di Salvezza che già era stato in prima fila negli scontri. Nelle elezioni amministrative del 1990 
e al primo turno delle politiche del 1991 il FIS conquista una larga maggioranza. Di fronte 
però alla prospettiva di consegnare il paese a un regime fondamentalista (il ’91 è l’anno della 
guerra del Golfo) il potere viene assunto nuovamente dai militari che anullano le elezioni e 
sciolgono il FIS, arrestandone 6000 militanti e deportandoli in campi di concentramento. 
 
È la molla che dà l’avvio al terrore islamico dei GIA (Gruppi Islamici Armati), i quali 
inaugurano una lunga stagione di massacri di cittadini inermi, senza distinzione fra uomini e 
donne, vecchi e bambini, e mirando altresì a sopprimere tutti i simboli e i rappresentanti di 
una cultura e di una società giudicate blasfeme. Terroristi e forze speciali governative, i Ninja, 
gareggiano in massacri ed efferatezze. Fra il 1992 e il 1999, anno in cui un piano di 
pacificazione nazionale ha posto fine almeno provvisoriamente alle ostilità, si calcola che il 
numero delle vittime sia superiore alle 100.000. Fra queste, almeno una settantina sono le 
personalità del mondo culturale e artistico uccise per i loro comportamenti o prese di 
posizione inconciliabili con il fanatismo fondamentalista. Fra i musicisti e i cantanti di raï 
assassinati figurano nomi celebrità locali come Cheb Aziz e Lila Amar. Cheb Hasni, il 
cantante più amato del raï algerino è assassinato nel settembre 1994. Nel febbraio 1995 è la 
volta del produttore Rachid Baba-Ahmed. Nel giugno 1998, infine, muore in un agguato 
Lounes Matoub l’alfiere della canzone kabil che non aveva mai voluto lasciare l’Algeria. 
 
Uno degli grandi successi di Cheb Hasni, lanciato un paio d’anni prima della sua morte, si 
intitola N'chouf el 'āziza (Vedere la mia adorata), ma è universalmente nota come El Visa (Il 
visto). Nel 1992, anno del lancio, El Visa vendette qualcosa come 800.000 copie. Il testo è 
l’ulteriore rivisitazione del tema dell’amore e della fuga che trovano un ostacolo 



 64

insormontabile nella disumanità della burocrazia. Ma racchiude anche la inquieta 
premonizione di una fine imminente in un paese che si è ormai trasformato in una prigione 
mortale, una prigione dalla quale si vorrebbe evadere, ma da cui sembra non esserci nessuna 
via di scampo: 

Cheb Hasni, N'chouf el 'āziza (Voir ma chérie , 1992, più nota come: El Visa, “il visto”) 
[tratto da: B. Daoudi – H. Miliani, L’aventure du raï, Paris, Éditions su Seuil, 1996] 

Quand je me suis décidé à voir la chérie 
Honte à vous, vous m'avez peiné 
Vous me refusez le visa 
Vous avez décidé de me tuer 
Il ne me reste plus qu'à me soûler et foutre la pagaille 
Pourquoi y a-t-il un passeport et pas de voyage 
Pour l'amour de Dieu, je veux voir ma bien-aimée 
Ne serait-ce qu'une heure pour arrêter ma souffrance 
Donnez-moi le visa, je languis ma calamité 
Je suis venu à vous avec la meilleure volonté et pas avec querelle 
Mon Dieu même là, je n'ai pas de chance 
Et il suffit d'un pas pour se retrouver en France. 

Mentre in Algeria il raï vive una condizione difficilissima, negli stessi anni in Francia, sulla 
spinta di un crescente successo internazionale, i raïmen guardano verso nuovi possibili 
connubi stilistici: rap. reggae, funk, ecc. In Parisien du Nord Cheb Mami dialoga con K-Mel 
(Kamel Houari), rapper francese di origine kabil, e firma un successo di quello che già viene 
chiamato raï-rap [cfr. Discografia: Cheb Mami, Meli Meli]. Altri, come Faudel la nuova star 
emergente [cfr. Discografia: 1, 2, 3 Soleils], cercano di accreditare un’immagine socialmente 
più presentabile del raï, ripulendolo dei suoi aspetti più ribelli e trasgressivi. Una scelta che, 
proprio mentre in seno alla società francese aumentano i fermenti xenofobi e razzisti, a molti 
appare se non subalterna, quantomeno ambigua. 
 
Al termine di questa ricognizione del raï algerino, dalla conclusione del volume di Marie 
Virolle, La chanson raï (Paris, Kathala, 1995), riportiamo alcuni passi che sintetizzano 
efficacemente un bilancio, per quanto provvisorio, di questa straordinaria vicenda musicale: 

La chanson raï a accompli un travail socio-culturel considérable dans l'Algérie de la fin des années 
80. Principalement, elle a, pourrait-on dire, "finalisé" une mission idéologique que lui a confiée 
spontanément une partie de la jeunesse algérienne: faire craquer le carcan du discours et des 
pratiques puritaines. 
Cette chanson a été le médium le plus efficace pour promouvoir des messages urgents. Ceux d'une 
jeunesse qui voulait parler d'amour, d'érotisme, de sexualité. Qui voulait en parler à sa façon, 
algérienne, et non d'une manière mimétique ou détournée en prenant les voix des autres, d'Occident 
ou d'Orient. Qui voulait rêver, alimenter ses fantasmes, flirter, faire l'amour. Qui voulait pouvoir le 
dire, l'imaginer, le vivre. Filles et garçons tenaient, par exemple, à danser ensemble sans que cela 
soit perçu comme une monstruosité sociale ou comme un comportement exogène. [...] 
Le Raï: semble avoir tout dit de ce qu'il avait à dir aux Algériens. Il l'a dit avec torce, en préalable à 
l’ouverture démocratique du pays, et il a touché des points essentiels: la libéralisation des moeurs, 
la créativité de la culture populaire. Ce qu'il a tellement bien chanté est devenu, par son influence 
même, une évidence. Les paroles et l'univers sonore du Raï ne surprennent plus localement. On 
garde pour lui l'attachement que l'on voue aux classiques aux "valeurs sures" que l'on goûte et 
regoûte. L’on est fier de son expansion internationale. Mais le Raï n’est plus rebelle, ni dérangeant, 
ni exaltant. 

 



 65

GLOSSARIO DI TERMINI E DI NOMI ARABI E BERBERI 
 
Nella lista alfabetica, alcuni termini, per conservare la grafia con la quale li si incontra 
abitualmente, sono preceduti dall'articolo al-. Tuttavia l'ordine alfabetico fa riferimento 
all’iniziale della parola e non all'articolo. Di alcuni termini viene fornito il plurale quando si 
discosta sensibilmente dalla forma al singolare. 
E' bene tenere presente che la traslitterazione dall'arabo è una materia alquanto complessa che 
dà luogo a grafie molto diverse, anche in relazione alla lingua di destinazione. Esempi tipici 
sono la consonante š corrispondente al suono iniziale della parola "scienza" che viene 
trascritta diversamente in inglese (sh-) e in francese (ch-), oppure le differenze frequenti 
nell'uso delle vocali. Per questo è frequente incontrare grafie discordanti come quelle elencate 
di seguito. 

Ci sono inoltre due lettere arabe – ع (‘ayn) e ء (hamza) – i cui suoni non hanno 
corrispondenti nelle lingue occidentali. Nella traslitterazione sarebbe opportuno distinguerle, 
indicando la prima con un apostrofo rovesciato [‘] e la seconda con un apostrofo normale [’], 
Spesso tuttavia tale distinzione non viene effettuata o addirittura le due lettere vengono 
ignorate. Nel nostro caso, poiché abbiamo fatto riferimento non a testi in arabo, ma a testi in 
inglese, italiano o francese che contenevano parole e nomi già traslitterati ci siamo regolati 
empiricamente, facendo per quanto possibile riferimento a testi e a glossari redatti con 
accurati criteri di traslitterazione (Guettat, Poché, ecc.). 
In modo egualmente empirico ci siamo regolati per quanto riguarda accenti e segni diacritici 
che sono anch'essi piuttosto problematici in sede di traslitterazione (la traduzione italiana di 
Habib Hassan Touma, ad esempio, non usa né accenti, né segni diacritici). Poiché le tre vocali 
della lingua araba (a, i, u) possono essere brevi o lunghe, una corretta traslitterazione 
esigerebbe di mettere un accento circonflesso per indicare le vocali lunghe (â, î, û) o, meglio 
ancora un trattino (ā, ī, ū). Nel glossario si è cercato per quanto possibile di collocare 
correttamente gli accenti sulle vocali lunghe, ma in generale èsi tenga presente che non è stato 
possibile eliminare completamente dal testo alcune incongruenze. 
 
Alcuni esempi di traslitterazioni discordanti riscontrabili frequentemente nelle pubblicazioni 
in commercio: 
 

shaykh – sheykh – cheikh – chikh – chioukh  sha‘bi – shaabi – chaabi  

Abdel Waheb – Abdel Wahab – ‘Abd al-Wahhab dūlāb – dûlâb – dulab 

Mohamed – Mohammed – Muhammad Gnawa – Gnaoua 

Umm (Om, Oum, ecc.) Kulthūm (Kalthum, Kalsoum, ecc.)  sanā‘ – çana’a 

muwashah – muwashshah msaddar – m’cedder 

__________________________________________________________ 
 
 
adhān  appello alla preghiera (salā). Viene intonato 5 volte nelle 24 ore dall’alto del 

minareto, in modo che tutti i fedeli possano udirlo. In passato era intonato 
dal muezzin (ora ci sono gli altoparlanti con le cassette registrate). 

ahidus cerimonia musicale con canti e danze del folklore berbero, in uso presso le 
comunità Berabers del Medio Atlante marocchino 

. 



 66

ahwash (ahwach) cerimonia musicale con canti e danze diffusa in Marocco presso le 
comunità berbere Chleuhs dell’Alto Atlante e dell’Anti-Atlante 

al-Andalus  Nome arabo della penisola iberica 

Amazigh (Berbero, pl. Imazighen, letteralmente significa “uomo libero”). E’ la 
denominazione che i Berberi danno al loro popolo in lingua tamazight, la 
più importante e antica delle numerose parlate berbere. 

asīl  "autentico", ossia riconosciuto come appartenente alla propria cultura e 
tradizione 

bashraf  (in turco: peshrev) Tipo di composizione strumentale diffusasi nel periodo 
della Nahda di origine turco-ottomana 

bendīr  Tamburo a cornice con una sola pelle del diametro di 40-60 cm. e anche più. 
Sul retro della pelle sono tese alcune corde che producono una lieve ma 
caratteristica vibrazione (il meccanismo è quello del "rullante" nella 
batteria). E'diffuso in tutto il Maghreb e anche nel Mashreq. 

bughya (lett.: “oggetto del desiderio”). Brano strumentale di carattere introduttivo, 
in ritmo libero, collocato solitamente in apertura della nuba marocchina per 
evidenziare le caratteristiche musicali del tab‘ e creare la giusta atmosfera 
emotiva. 

chaabi  vedi sha‘bi 

cheikh/cheikha vedi shaykh 

derbukka  (darabukka) Tamburo a calice in terracotta con 1 sola pelle. Fa parte del del 
takht ed è diffuso in tutto il mondo arabo (cfr. § II.12) 

darwish  lett. “povero”, che vive di elemosina. E' il membro una confraternita sūfī 

dawr  (dôr, pl adwār) Termine che indica il ciclo ritmico originato dalla prosodia 
del verso poetico cantato. È usato talvolta anche come sinonimo di strofa. 
Storicamente il termine indica un genere di poesia strofica per musica in 
lingua classica o colloquiale sviluppatasi nel XIX secolo in Egitto. 

dervisci  v. darwish 

dhikr  Lett. " ricordo". E' la grande preghiera praticata dagli aderenti al sufismo. 
Può essere celebrata individualmente o collettivamente. In tal caso è inclusa 
nel rito detto hadrā o anche samā‘ 

duff  Tamburo a cornice con una sola pelle dotato di sonagli. E' simile al riqq, ma 
più grande, con un diametro di i 40-60 cm circa 

dūlāb  (pl. dawālīb) Breve composizione strumentale formata da poche frasi. 
Tramandata oralmente, spesso anonima e di epoca antica, la dūlāb si colloca 
di solito all'inizio o alla fine di un brano più ampio (una suite o un brano 
vocale). 



 67

fāsl (pl. fusūl)  E' la grande suite vocale e strumentale del maqām al-‘irāqi. Articolata in 
cinque movimenti (detti anch'essi fāsl) ciascuno basato su un diverso 
maqām, può avere una durata di tre-quattro ore. 

firqa  E' l'ensemble strumentale allargato (violini, violoncelli, strumenti a fiato, 
ecc.) che nel corso del XX secolo si è diffuso nella musica araba 
soppiantando progressivamente il takht. 

ghazal  Forma di poesia erotica particolarmente coltivata dai poeti sūfī nella quale 
l'amore carnale è inteso come metafora dell'amore divino. Nonostante il 
linguggio spesse volte molto esplicito il ghazal entra abitualmente nell'inni 
religiosi del dhikr, sfidando il moralismo dei religiosi più osservanti. 

al-Ghazālī  (Abū Hāmīd al-Ghazālī, XI sec.) E' uno dei più grandi pensatori dell'Islām e 
uno dei grandi mistici del sufismo.  

ghinā’  (pl. aghānī) Lett. "canto". Si usa molto di più al plurale (aghānī = canti, 
canzoni). Spesso lo si intende nel senso di "canto artistico" (ghinā’ al-
mutqan), secondo la tradizione avviatasi nello Hijaz nel VII sec. 

gumbri (anche: guimbri, gambri, ghnbri, ghembri, ecc.) termine generico col quale 
si indica il liuto berbero. Particolarmente nota è la variante di questo 
strumento utilizzata nella musica dei Gnawa e caratterizzata da una cassa in 
legno di forma semicilindrica, scavata in un mezzo tronco e ricoperta di 
pelle. Pizzicando le tre corde, il suonatore percuote anche la pelle e mette in 
vibrazione dei sognali fissati al manico ottenendo una timbrica 
particolarissima. 

Hadīth  I detti, le sentenze che la tradizione attribuisce a Maometto al di fuori del 
Corano. La raccolta degli Hadīth costituisce uno dei testi sacri dell'Islām, la 
cui veridicità talvolta è tuttavia messa in dubbio dagli studiosi. 

hadrā  Lett. "presenza" E' il rito sūfī nel quale si manifesta la presenza di Dio e nel 
quale si svolge il dhikr. In pratica è sinonimo di samā‘. 

Hijaz  E' la regione della Penisola Arabica dove ha avuto origine l'Islām e dove si 
trovano le città più importanti (La Mecca e Medina). 

Ibn al-‘Arabī  Vissuto a cavallo fra XII-XIII sec. è considerato il più grande pensatore e 
mistico del sufismo 

imām  autorità religiosa sciita 

inshād  Lett. "canto", "declamazione". Il termine indica il repertorio dei canti e degli 
inni (ossia canti in forma strofica) religiosi (ad esclusione del Corano che 
non viene cantato ma recitato, v. tajwīd). Nel Maghreb l’inshād entra nello 
svolgimento della nuba come brano vocale solistico in stile recitativo. 

insirāf Nella nūba marocchina è la fase conclusiva, ritmicamente molto accelerata, 
del mizān. Nella sanā‘ di Algeri è chiamato Insirāf il IV mizān. 

iqā‘ (pl. iqā‘āt ). Formula ritmica che prevede un certo numero di pulsazioni 
(naqarāt) o battute nonché l’esatta collocazione degli accenti. Il sistema 
ritmico (wazn) della musica araba ne conta almeno un centinaio, dalle 



 68

formule più semplici basate su due naqarāt, a fomule estremamente 
complesse e sviluppate fino a un massimo di 176 naqarāt. 

istikhbār brano strumentale o vocale improvvisato, in ritmo libero, usato nella sanā‘ 
di Algeri e nei generi da essa derivati (sha‘bi, ecc.) 

jāhiliyya  Lett. "ignoranza" Indica l'epoca antecedente al sorgere dell'Islām 

jawq Ensemble tradizionale per l’esecuzione del repertorio andaluso 

kamanja  (in turco: kemencé) Nome arabo del violino. Originariamente il termine 
indicava l'antico strumento arabo a 3-4 corde incluso nel takht (cfr. § II.12) 
e corrispondente al nostro violino, ma di forma e sonorità diverse. 

al-Kīndi  (Ya‘cūb al-Kīndi) Vissuto nel IX secolo è uno dei più grandi trattatisti della 
musica araba. 

kursī introduzione strumentale tipica della sanā‘ di Algeri 

layālī  Brano vocale da improvvisare sulle sillabe delle parole «Ya līl, ya ‘īn» (Oh 
notte, oh occhi miei!) 

lila   

maddāh  Lett.: colui che canta il madīh. E'' il cantante (spesso uno shaykh) che 
interpreta da solista i canti dell'inshād popolare (per lo più dhikr e madīh) in 
lingua colloquiale o in dialetto. 

madīh  Lett. "glorificazione". E' il genere di musica religiosa forse più popolare, 
eseguita nell'ambitodella celebrazione pubblica del dhikr. Vi si cantano le 
lodi ad Allah con inni strofici tipo qasīda o dawr, ma in lingua colloquiale o 
in dialetto. 

Maghreb  (Maghrib) Lett. "dove tramonta il sole", "Ponente". Il termine indica le 
regioni del Nord Africa dal Marocco alla Libia. 

al-Mahdi  (Ibrāhīm al-Mahdi) Musicista vissuto fraVIII-IX sec. Fu alla guida della 
tendenza innovatrice della scuola di Baghdad. 

maqām  (pl. maqāmāt) Lett. "gradino". E' un insieme di note disposte secondo una 
precisa scala e delle relative formule melodico-interpretative adatte a 
renderne il carattere musicale e poetico. E' dunque qualcosa di più ricco e 
complesso rispetto alla nostra nozione di "scala musicale" (cfr. § I. 19). Il 
maqām è il fondamento del sistema musicale arabo, nonché la "materia 
prima" per l'arte dell'improvvisazione. Complessivamente i maqāmāt sono 
oltre un'ottantina suddivisi in generi (rāst, bayāti, sīkah, hijāz, kurd, ecc.). Il 
sistema del maqām utilizza intervalli diversi e più vari di quelli della 
moderna musica occidentale (anche se fino a una certa epoca del Medioevo 
le differenze furono meno sensibili). 

maqām al-‘irāqi  Antico genere strumentale e vocale della scuola orientale (Irāq) largamente 
basato sull'improvvisazione  



 69

Mashreq  (Mashriq) Il Medio oriente, ossia i territori ad est del Maghreb. Il confine 
fra le due aree non è ben definito. L'Egitto in genere viene ascritto al 
Mashreq. 

al-Mawsilī  (Ishāq al-Mawsilī) Musicista della scuola di Baghdad (VIII-XI sec.) a capo 
dell'orientamento conservatore. Fu maestro di Zyriab col quale entrò in forte 
contrasto. 

mawlid  (mūlid) Festa della natività del Profeta, o anche dei santi 

mawwāl  (pl. mawawil) Forma poetica per musica destinata a essere improvvisata 
liberamente dal cantante in modo solistico. Nel Maghreb si usa anche 
muwwāl 

Mevlevi  (Mawlawī) confraternita sufi fondata a Konya, Turchia, da Rūmī. E' forse la 
confraternita più famosa grazie alla suggestiva danza roteante praticata dai 
suoi dervisci. 

mishāliya improvvisazione strumentale, in ritmo libero, posta in apertura della nūba 
marocchina. Nella sanā‘ di Algeri il termine viene usato come sinonimo di 
mistakhbar (vedi). 

mistakhbar Preludio in ritmo libero (composto) che apre la sanā‘ di Algeri (si usa anche 
il termine mishāliya) 

mizān (pl. mayāzin, lett. ritmo, v. anche wazn). Il termine è utilizzato nella musica 
classica del Maghreb per indicare le cinque fasi ritmiche fondamentali della 
nūba: 

 Marocco Algeria Tunisia  
I Basīt Msaddar Btāyhī  

II Qā’im wa nusf Btāyhi Barwal  
III Btāyhī Darj Draj  
IV Draj Insirāf Khafif  
V Quddām Khlās Khatim  

muezzin  (mu‘adhdhin). E' il cantore cui spetta il compito di intonare l'adhān 

mufti autorità religiosa sunnita. 

mughannī  (mukhannī, pl. mughannāt, mukhannāt) Cantore. Si indicano con questo 
termine i cantanti dal carattere effeminato, spesso omosessuale, in auge 
all'epoca dello Hijāz (VII sec.) 

mullah  Nelle regioni orientali è l'equivalente del prete cristiano, ma poiché l'Islām 
non riconosce un ceto clericale è semplicemente un uomo di cui si riconosce 
l'autorità in materia di religione 

munshid  (pl. munshidūn) Propriamente è il cantante dell'inshād di tradizione colta. 
Spesso viene chiamato così anche il maddāh, ossia il solista dell'inshād 
popolare (dhikr, madīh). 

muqri  Recitante che conosce le severe regole del tajwīd, ossia la declamazione 
pubblica di al-Qu’rān, il Corano 



 70

mutrib  Cantante solista (di musica profana) 

muwashshah  Antico genere di poesia per musica in forma strofica sviluppatosi 
particolarmente nel Medioevo nell'ambito della musica arabo-andalusa. E' 
tuttora una delle forme più diffuse della musica vocale sia religiosa sia 
profana. Sebbene appartenga alla tradizione letteraria classica, viene 
impiegata talvolta anche nella musica vocale in lingua colloquiale o 
dialettale. 

muwwāl vedi mawwāl 

Nahda  Lett."rinascita". Con questo termine si indica la fase di generale risveglio 
musicale e culturale avviatasi in Egitto nella seconda metà del XIX sec. La 
musica fiorita nell'epoca della Nahda è l'asse portante della turāth, il cuore 
della musica classica egiziana e araba di epoca moderna. 

naqra (pl. naqarāt): tempo, battito, pulsazione. È l’unità fondamentale di tempo su 
cui si basa il wazn, il ritmo additivo della musica araba e con la quale si 
costruiscono le diverse formule ritmiche (vedi anche: iqā‘, wazn). 

nūba  (nawba) Suite che alterna brani vocali e strumentali. Fiorita nella Spagna e 
nel Maghreb è la forma fondamentale della musica arabo-andalusa 

nāy  (in turco: ney) Flauto di canna a sei fori (più uno per il pollice) usato nel 
takht e particolarmente caro al sufismo (cfr. § II.12). Se ne incontrano 
numerose varietà denominate diversamente. 

qaina  (qayna, pl. qaināt o qiyān) Cantante e musicista femminile all'epoca della 
jāhiliyya. Figure quasi leggendarie, celebri per la loro bellezza e per le loro 
arti amatorie, le qiyān furono le assolute protagoniste della vita musicale 
nello Hijāz preislamico. 

qānūn  Salterio (cetra) di forma trapezoidale a corde pizzicate di origine 
antichissima. Fa parte del takht (v., cfr. § II.12) 

qasīda  (pl. qasā’id) La più illustre forma strofica di poesia per musica della 
tradizione classica araba. E' tuttora utilizzata nelle composizioni vocali colte 
sia religiose sia profane. E' una forma eminentemente in lingua classica, ma 
talvolta viene adottata anche nel canto in lingua popolare. 

qawwāli Stile di canto devozionale praticato originariamente dalle confraternite sūfī 
del Pakistan nella celebrazione del dhikr. E' un canto estatico, con lunghe 
improvvisazioni virtuosistiche nelle quali l'interprete dà fondo a tutte le sue 
risorse vocali per trasmettere all'uditorio un profondo senso di spiritualità e 
di gioia. Musicalmente non si fonda sul maqām, ma rientra nell'area di 
influenza del sistema musicale indiano. 

qraqèb nacchere metalliche diffuse nella musica del folklore berbero, ma tipiche 
soprattutto della musica gnawa. Per la forma e le caratteristiche cfr. p. 50. 

al-Qu’rān  Il Corano, il testo sacro dell'Islām che Dio (Allah) ha rivelato al Profeta 
(Muhammad) 



 71

rabāb  Antico strumento a corda di forma molto variabile da suonarsi con un 
archetto. Diffuso nel Maghreb e nel Mashreq, il rabāb è un componente 
obbligato dell’ensemble di musica andalusa, ma varietà diverse vengono 
utilizzate anche nella musica del folklore berbero e beduino. 

raï  Lett. "opinione". Musica popolare urbana sviluppatasi in Algeria e Marocco 
nel XX secolo (cfr. § I. 21) 

riqq  Piccolo tamburo a cornice (in Maghreb è chiamato tār) con una sola pelle e 
dotato di sonagli. Fa parte del takht e del jawq (v., cfr. § II.12) 

Rūmī  (Jalāl ad-Dīn Rūmī, detto Mevlana) Originario della Persia, vissuto nel XIII 
sec., è il più grande poeta del sufismo e uno dei suoi grandi maestri. A 
Konya in turchia fondò la confraternita dei dervisci Mevlevi (in arabo: 
Mawlawī) da cui il suo soprannome Mevlana 

rwaïs musicisti-poeti itineranti delle comunità berbere degli Chleuhs. Strumento 
tipico dei rwaïs è un particolare tipo di rabāb. 

salā  (salāt) Preghiera islamica da recitare cinque volte al giorno con il capo 
rivolto alla Mecca 

samā‘  Lett. "ascolto" E' il rito sūfī nel corso del quale con la musica e con la danza 
si evoca la presenza divina (hadrā), al cui manifestarsi i partecipanti cadono 
in estasi. 

samā‘ī  (in turco: semai) Componimento strumentale di origine turco-ottomana che 
si inserisce nello svolgimento di una suite 

sanā‘ (pl. sanā‘i) Letteralmente significa “mestiere”, “arte”. Con questo termine si 
indicano le strofe dei componimenti poetici che vengono cantate all’interno 
di ciascun mizān della nūba. Ad Algeri il termine viene usato come 
sinonimo di nūba, per indicare il repertorio locale della musica andalusa. 

santūr  Salterio (cetra) a corde percosse di origine molto antica e diffuso nelle 
regioni del Levante (Irāq), in Persia, fino all'India. Una varietà di santūr, il 
cimbalom, è presente anche nella musica tradizionale dell'Europa centrale e 
dei Balcani. 

sha‘bi  (anche: shaabi, chaabi, lett. "gioventù"). E' il termine impiegato 
comunemente nel mercato discografico per indicare la musica pop 
nordafricana, dal Maghreb all'Egitto. In Algeria con sha‘bi si intende un 
particolare genere musicale affermatosi fra le due guerre mondiali, derivato 
dalla musica andalusa ma con un orientamento moderno e popolare. 

shari‘a  Legge islamica. Negli stati dove è in vigore (repubbliche islamiche ed 
emirati) i codici civile e penale si fondano sui precetti di Corano, Sunna e 
Hadīth 

shaykh  (pl. mashāyikh, lett. “maestro”). Nel Maghreb francofono viene traslitterato 
anche come cheikh, chikh, chioukh, e declinato al femminile come cheikha o 
chikha. Secondo la tradizione, è il titolo che compete alla persona che ha 
frequentato le scuole di religione, che conosce a fondo il Corano e l’arte 
della recitazione coranica e dunque padroneggia la tecnica vocale e l’arte 



 72

del maqām. Di fatto lo shaykh assomma competenza religiosa e musicale, 
può essere al tempo stesso capo di una confraternita sufi e cantante 
rinomato. Nel Maghreb tuttavia il titolo di cheikh o di cheikha è molto meno 
legato alla pratica religiosa e viene attribuito più genericamente a musicisti e 
cantanti di vari stili musicali 

sūfī  Aderente al sufismo, membro di una confraternita che pratica la tarīqa e il 
misticismo (tasawwuf, v). La parola viene probabilmente da sūf, lana (cfr. § 
I. 18) 

sufismo  Corrente mistica sorta fin dai primi tempi dell'Islām, diffusasi da Oriente 
(Persia, Irāq) in tutto il mondo islamico (cfr. § I. 18) 

Sunnā  Raccolta dei precetti per la pratica della religione islamica dedotti dal 
Corano e dagli Hadīth. E' uno dei testi sacri dell'Islām 

sūra  Capitolo del Corano (in tutto sono 114) 

tab‘  (pl. tubū’) È il termine maghrebino per indicare i modi. Dal punto di vista 
teorico il termine è sostanzialmente l’equivalente di maqām, anche se i 
tubū’ formano un sistema modale diverso da quello del Mashreq e con 
caratteristiche che presentano numerose varianti locali. 

tahmīla  Forma strumentale che può entrare nello svolgimento di una suite 

tajwīd  L'arte della recitazione di al-Qu’rān, il Corano, regolata da norme severe 
che esigono una pronuncia e una intonazione accuratissime (cfr. § II.05) 

takht  Il complesso strumentale formato da 3-6 elementi proprio della tradizione 
musicale classica araba (cfr. § II. 12) 

tamazight È la lingua berbera ufficialmente riconosciuta, la più diffusa fra le diverse 
parlate berbere. Con qualche variante, il tamazight è parlato dai Berabers del 
Medio Atlante marocchino e, in Algeria, dai Berberi della Kabilia  

taqsīm  (taqasīm) Brano strumentale solistico senza accompagnamento e in ritmo 
libero che viene improvvisato su un maqām 

tār v. riqq 

tarab  Lett. "incanto". Termine dal significato quasi intraducibile in una sola parola 
col quale si indica lo stato di gioia e di appagamento che la musica e il canto 
suscitano nell'ascoltatore (cfr. § I. 19) 

tarīqa  Lett. "via", ma anche "confraternita". Ogni confraternita sūfī (Mevlevi, 
Naqshbandi, Laythiyya, ecc.) si identifica nella propria regola o "via" - 
tarīqa per l'appunto - che fissa i gradi (maqāmāt) attraverso i quali giungere 
alla conoscenza perfetta e alla contemplazione di Dio. 

tartīl  Particolare stile del tajwīd (la recitazione del Corano), lento e meditato. 

tasawwuf  Misticismo. In pratica è sinonimo di sufismo. 



 73

takbir  (in turco: tekbir) Lett. "esaltazione". E' un momento del dhikr e di altre 
preghiere nel quale su una melodia reiterata si ripetono le parole «Allahu 
akbar» (Allah è grande) 

tifinagh antico alfabeto berbero attualmente quasi in disuso. Risalente probabilmente 
al VII sec. a. C. è quasi certamente una derivazione dell’alfabeto fenicio. 

turāth  Lett. "eredità" Indica il patrimonio musicale e culturale della tradizione 
classica  

tūshiya brano strumentale in ritmo misurato che funge da ouverture o da interludio 
nella nūba marocchina e nella sanā‘ d’Algeri. Di solito viene collocato 
all’inizio o al centro di un mizān. 

‘ūd  (‘oud) Liuto arabo. E' il principe degli strumenti e naturalmente è incluso 
nel takht (cfr. § II. 12) 

ughniyya  Canzone. E' un termine generico che si è diffuso sul finire degli anni '30 in 
Egitto per indicare un'ampia verietà di composizioni vocali molto in voga, 
di norma in forma strofica e con ritornello. Ci sono vari tipi di ughniyya, ad 
es. l'ughniyya al-sīnamā’iyah (canzone da film), l'ughniyya mutawwala 
(canzone lunga), ecc. L'ughniyya è soprattutto legata alla figura di Umm 
Kulthūm. 

ulama  (ulema) Teologo, studioso del Corano e dell'Islam cui viene riconosciuta 
l'autorità di pronunciare sentenze. 

wajd  Estasi. E' lo stato di ebbrezza spirituale cui aspira il sūfī 

wasla  (pl. wasalāt) Suite di brani vocali e strumentali affermatasi in Egitto 
all'epoca della Nahda. E' la forma musicale classica per eccellenza 
dell'epoca moderna specie in Egitto e nel Mashreq 

wazn  (nel Maghreb: mizān) Ritmo. nella musica araba esistono decine di ritmi 
diversi, classificati secondo formule precise (iqā‘āt, vedi) che ne 
stabiliscono gli accenti e il carattere (ritmi in 2, 3, 4, 7, 8, 9, 10, 12, 13, 14, 
16, 19 tempi, ecc.). Rispetto al ritmo della musica occidentale che si dice 
"divisivo" (che ragiona cioè per frazioni: 1/4, 2/4, 3/4 ecc.), il ritmo della 
musica araba (come del resto la musica indiana e gran parte delle musiche di 
tradizione orale) si dice "additivo" in quanto risulta dalla somma di brevi 
incisi ritmici (4+2+3; 3+6+4; ecc.)  

zajal  (pl. azjāl) Forma strofica di poesia per musica scritta in linguaggio 
colloquiale o dialettale. Di origine medioevale, è tuttora adottata sia nella 
musica religiosa sia in quella profana. 

Ziryāb  Figura quasi leggendaria di musicista, vissuto nel IX secolo. A causa dei 
contrasti con l'ambiente musicale di Baghdad, lasciò la città e si trasferì a 
Cordoba forse nell'822, dove fondò la scuola che diede origine alla mūsīqa 
al-andalusiyya. 

 
 



 74

Discografia di riferimento 
 

Per la preparazione del II modulo del programma d’esame è richiesta la conoscenza di due cd scelti fra 
quelli indicati con il seguente criterio: un cd fra quelli dell’elenco 1-A + un altro dall’elenco 2-M, 
oppure viceversa: uno dall’elenco 1-M + un altro dall’elenco 2-A. I due cd rom elencati in calce sono 
consigliati come sussidi utili per la preparazione dell’esame, ma non in sostituzione dei due cd a 
scelta. I cd rom sono ordinabili direttamente presso la casa editrice i cui recapiti sono riportati in calce. 
 

Musica, arabo-andalusa, tradizioni folkloriche, musica di transe 

1-A                          ALGERIA 1-M                   MAROCCO 
Hadj Mohamed Tahar Fergani, Algérie. Anthologie de la 
musique Arabo-Andalouse vol. 1, Ocora, C 561002 
Mohamed Khaznadji, Algérie. Anthologie de la musique 
Arabo-Andalouse vol. 2, Ocora, C 561003 
Chérifa - Hanifa, Barbès Café. Les grandes dames de la 
chanson kabyle, Night & Day, BAC 107 
Ali el Khencheli, Chants des Aures, Institut du Monde 
Arabe, IMA 00321024 
Touareg Music vol. 4: Imaran, Al Sur, ALCD 152 
Gnawa de Mostaganem, Rituels de la Layla et du 
Moussem, Iris Music, 3001 839 (distr. Harmonia Mundi) 

Ustad Massano Tazi, Maroc : Musique classique 
andalouse de Fès, Ocora, C 559035 
Hajj Abdelkrim Raïs, Maroc : Musique Classique 
Andalou-Maghrebine, Ocora, C 559016 
Emil Zrihan, Ashkelon, Piranha, CD PIR 1260 
Berber Music from the High Altas and the Anti Atlas, Le 
Chant du Monde, CDM 00274991 
Bnet Houariyat, Voices of Marrakech, Forrest Hill, 
HMVM 16 (distr. Harmony Music Italy) 
Maroc: Confrérie des Aïssawa, Tayfa de Cheikh Sidi 
Mohamed, Ocora, C 560140 
Amida Boussou, Les maîtres du guenbri vol. 1. Gnawa 
Leila, Al Sur, ALCD 101 

Canzone urbana, raï, worldbeat, ecc. 

2-A                              ALGERIA 2-M                           MAROCCO 
Ahmed Wahby, Barbès Café. La voix de velours d’Oran, 
Night & Day BAC 105 
Lili Boniche, Alger Alger, A.P.C., 008 / CDA 013 
Maurice El Médioni, Café Oran, Piranha, CD PIR1045 
Amar el Achab, Le chaabi des grands maîtres, Institut 
du monde arabe, 321030 
Lounes Matoub, Lettre ouverte aux…, Créon Music, 
88110-2 
Aït Menguellet, Inasen, Créon Music, 88111-2 
Cheikha Rimitti, Nouar, Sonodisc, CDS 7396 / SD 40 
AA. VV., Raï Rebels, Earthworks (Stern), STEW 07 
Khaled, Khaled, Barclay, 511815-2 
Khaled, N’ssi N’ssi, Barclay, 527480-2 
Cheb Hasni, Lover’s Raï, Rounder, CD 5078 
Cheb Mami, Meli Meli, Totem Records (Virgin), 7243 
8454842 1 
Taha, Khaled, Faudel, 1, 2, 3 soleils, Barclay, 559796-2 

Nass el Ghiwane, Transe Musique du Maroc, Night & 
Day, ND 056 
Hassan Hakmoun, The Gift, Triloka, 7930185228 
Aisha Kandisha’s Jarring Effects, Koyo Habib, Barbarity 
019 
 

 



 75

 

cd rom 

ALGERIA MAROCCO 

G. Giuntini (a cura di), Algeria, La musica dalla 
tradizione al Raï (cd rom + cd audio), Si.Lab * 

A. Baldassarre, A. Sbaragli (a cura di), Marocco, Suoni 
da una terra antica (cd rom + cd audio), Si.Lab *  
N.B. questo cd rom gira solo con Windows 95/98, 
mentre ha problemi con Windows 2000 

 
* Si.Lab srl, viale dei Mille 8, 50131 Firenze 

tel. 055 579806  -  fax 055 5058447  -  email: silab@silab.it  -  www.silab.it 
 
 
 
 
 
 
 

ANTOLOGIA AUDIO 
[AVVERTENZA: questa lista di ascolti è stata lasciata per maggiore utilità, 

ma si riferisce all’antologia audio del programma 2001-2002 e quindi 
comprende molti materiali che non riguardano il programma 2002-2003] 

 
Lista degli ascolti previsti dal programma del II modulo per l’A.A 2001-2002 

 
Abbreviazioni: n.d. = non disponibile - n.i. = non indicato 

Di alcuni brani viene fornita la classificazione riportata da All Music Guide (AMG) all'indirizzo: 
www.allmusic.com. 

 
 

C 
 
 
traccia 
durata 

Dati identificativi 

 
 
C-01 
 
02:33 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
 

Produttore: 
Luogo e data registraz.: 

Etichetta e pubblicaz.: 

 
tartil (recitazione del Corano) 
Siria 
Shaykh Hamza Shakkûr 
Tartil du Coran - chapitre de la Génisse, II, 1-5 [sura II, "della vacca"] 
Hamza Shakkûr & Ensemble al-Kindi. Takasim & Sufi Chants from 
Damascus,  
WDR/Westdeutscher Rundfunk (Christian Scholze, Jean Trouillet) 
SWF-Studio Schlossbergsaal, Feiburg, 26-27 ottobre, 1992 
World Network-WDR - 56.985, Francoforte, 1994 

Vedi note d'ascolto al § II.05 
________________________________________________________________________________________ 
 



 76

 
 
C-02 
 
02:58 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
adhan (appello alla preghiera) 
Turchia 
Dogan Dikmen 
Ezanrı Muhammedi [tradizionale] 
Tasawuf Musikisi/Sufi Müzik [cassetta] 
n.i. 
n.i. 
Minareci Müzik Kasetleri - 4436, München, Germania, s.d. 

Vedi note d'ascolto al § II.06 
 
 
C-03 
 
00:56 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
adhan 
Aleppo (Siria) 
Sabri Mudallal 
[adhan, tradizionale] 
Muezzins d'Alep/Chants religieux de l'Islam 
(direction: Pierre Toureille) 
n.i. 
[Ocora 558 567] ora in: Ocora - C 580038, Parigi, 1992 

Vedi note d'ascolto al § II.06 
 
 
C-04 
 
00:49 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
adhan 
Damasco (Siria) 
Suleyman Dâwûd 
[adhan, tradizionale] 
Chants d'extase en Syrie. Suleyman Dâwûd & ses fils 
Michel Pagiras 
Damasco, moschea al-Buzûri, 14 aprile 1995 
al Sur / Média 7 - ALCD 141, Nanterre, Francia, 1995 

Vedi note d'ascolto al § II.06 
 
 
C-05 
 
00:52 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
adhan 
Egitto 
Shaykh 'Abd al-Bâsit 
[adhan, tradizionale] 
Musiques d'Egypte 
n.i. 
n.i. 
[Club du Disque Arabe, AAA 050] ripubblicato in: Cité de la 
Musique/Actes Sud - A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange, 
Musiques d'Egypte, Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996) 

Vedi note d'ascolto al § II.06 
 
 
C-06 
 
08:26 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

 
Titolo dell'album: 

Produttore: 
Luogo e data registraz.: 

Etichetta e pubblicaz.: 

 
inshad (innodia religiosa islamica) 
Damasco (Siria) 
Suleyman Dâwûd e figli 
Suite sacrée (Nawba) de la Grande Mosquée des Omeyyades à Damas: 
             a) Muwashshah "Sarä min Makkatin" [Sa'id Farhât] 
Chants d'extase en Syrie. Suleyman Dâwûd & ses fils 
Michel Pagiras 
Damasco, moschea al-Buzûri, 14 aprile 1995 
al Sur / Média 7 - ALCD 141, Nanterre, Francia, 1995 

Vedi note d'ascolto al § II.07 
________________________________________________________________________________________ 



 77

 
 
C-07 
 
14:09 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

 
 
 
 
 
 

Titolo dell'album: 
 

Produttore: 
Luogo e data registraz.: 

Etichetta e pubblicaz.: 

 
inshad (innodia religiosa di tradizione sufi) 
Siria 
Shaykh Hamza Shakkûr & Ensemble al-Kindi 
Wasla en Sabâ: 
a) 00.00 - Bashraf sabâ [anonimo] 
b) 02:50 - Taqsîm qânûn [improvv.: Julien Jalâl ad-Dîn Weiss] 
c) 04:42 - Samâ'î sabâ [Tawfiq al-Sabbâgh] 
d) 06:24 - Taqsim nāy [improvv.: 'Abd al-Salâm Safar] 
e) 10:00 - Muwashshah "Adir lanâ akwâban" ['Abd al-Salâm Safar] 
f) 13:34 - Layâlin [improvv.: Shaykh Hamza Shakkûr] 
Hamza Shakkûr & Ensemble al-Kindi. Takasim & Sufi Chants from 
Damascus,  
WDR/Westdeutscher Rundfunk (Christian Scholze, Jean Trouillet) 
SWF-Studio Schlossbergsaal, Feiburg, 26-27 ottobre, 1992 
World Network-WDR - 56.985, Francoforte, 1994 

Vedi note d'ascolto al § II.07 
 
 
C-08 
 
15:56 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
madih ("glorificazione" - innodia popolare di tradizione sufi) 
Egitto 
Shaykh Ahmad Muhammad Barrayn 
'Ulbet al-Sabr [A. M. Barrayn - A. M. Barrayn] 
Sheykh Amhad Barrayn. Sufi Songs 
Alain Weber, Armand Amar (postproduz. J. Bauer, Ph. Avril, Paris) 
n.i.  
Long Distance - WMD 332 - 592323, Francia, 1994 

Vedi note d'ascolto al § II.08 
 
 
C-09 
 
02:40 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
musica colta profana (dawr) 
Egitto 
Shaykh Yûsuf al-Manyalâwî 
Yâ-manta wâhesni [al-Manyalâwî] 
Musiques d'Egypte 
n.i. 
n.i, 1910 
[Gramophone - 012262, 1910] ora in: Cité de la Musique/Actes Sud 
- A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange, Musiques d'Egypte, 
Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996) 

Vedi note d'ascolto al § II.12 
 
 
C-10 
 
03:08 
 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
musica colta profana (muwashshah) 
Egitto 
Shaykh Sayyid al-Saftî 
Ya Mîmati [al-Saftî] 
Musiques d'Egypte 
n.i. 
n.i., 1910 
[Gramophone - 11-12622, 1910] ora in: Cité de la Musique/Actes 
Sud - A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange, Musiques 
d'Egypte, Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996) 

Vedi note d'ascolto al § II.12 
________________________________________________________________________________________ 



 78

 
 
C-11 
 
01:41 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
musica colta profana (muwashshah) 
Egitto 
Firqat al-Mûsîqa al-Arabiyya, direttore 'Abd al-Halîm Nuwîra 
Ya Mîmati [al-Saftî] 
Musiques d'Egypte 
n.i. 
n.i., 1971 
[Sono Cairo 17-17079, Cairo, 1971] ora in: Cité de la 
Musique/Actes Sud - A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange, 
Musiques d'Egypte, Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996) 

Vedi note d'ascolto al § II.13 
 
 
C-12 
 
05:35 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya 
Egitto 
Asmahan 
Ya Habibi Taala [???] 
Asmahan 
n.i. 
n.i. [1944] 
[Baidaphon, 1944?] Asmahan Records - ASMCD 601, Grecia, 1992 
(prodotto su licenza Ets. H.Baida, Beirut, Libano) 

Vedi note d'ascolto al § II.15 
 
 
C-13 
 
08:50 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya 
Egitto 
Muhammad 'Abd al-Wahhab (Abdel Wahab) 
Marreyt Ala Beyt el Habayeb [ 'Abd al-Wahhab - Safouan] 
Colours from Abdel Wahab Melodies 
n.i. 
n.i. 
Voice of Lebanon - produced by Robert Khayat & Co. - VLCD 545, 
Beirut, Libano, 1993 (fabbricato e distribuito su licenza da: Digital 
Press Hellas, Grecia) 

Vedi note d'ascolto al § II.15 
 
 
C-14 
 
05:27 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya 
Egitto 
'Abd al Halim Hafiz (Abdel Halim Hafez) 
Oulli Haga [M- Abdel Wahab - H. El Sayed] 
Zay El Hawa 
[executive producer for EMI: John G. Deacon] 
n.i., 1961 
[Soutelphan (Emi Arabia), Cairo, 1961] ora in: Emi Arabia - 0946 
310518-2 1, Dubai, 1996 

Vedi note d'ascolto e traduzione con testo a fronte al § II.15 
 
________________________________________________________________________________________ 
 



 79

D 
 
 
traccia 
durata 

Dati identificativi 

 
 
D-01 
 
3:05 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya (monologo) 
Egitto 
Umm Kulthum 
En kont assameh (In Kunt Asaamih) [M. al-Qasabji - A. Rami] 
[???] Omme Kolsoum - La diva III 
n.d. 
[???, 1927] 
[Gramophone 72-13, 1927] ora in: EMI Arabia, EMI 0946310957-2 
4, Dubai, 1998 

Vedi note d'ascolto al § II.15 
________________________________________________________________________________________ 
 
 
D-02 
 
08:44 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya 
Egitto 
Umm Kulthum 
Ana Fe Entezarak (Ana fi-ntizaarak) [Z. Ahmad - B. al-Tunisi] 
Ana Fe Entezarak 
n.d. 
[???, 1943] 
[Sono Cairo - SC-22144] ora in: Sonodisc SONO 117, Francia, 
1989? (prodotto e distribuito su licenza Sono Cairo) 

Vedi note d'ascolto e traduzione con testo a fronte al § II.17 
 
 
D-03 
 
05:52 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya (qasida) 
Egitto 
Umm Kulthum 
Ela Arafat Allah (Ila 'Arafati Illah) [R. al-Sunbati - A. Shawqi] 
[???] Ela Arafat Allah 
n.d. 
[???, 1955] 
[Sono Cairo - SC-22161] ora in: SIDI - SONOCD 233, Saudi 
Arabia, 1996? (prodotto e distribuito su licenza Sono Cairo) 

Vedi note d'ascolto al § II.17 
 
 
D-04 
 
17:24 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya ("canzone lunga") 
Egitto 
Umm Kulthum 
Anta Oumri (Inta 'Umri)  
Anta Oumri 
n.i. 
[???, 1964] 
[Sono Cairo - SC-22104] ora in: Sonodisc - SONO 102, Francia, 
1989? (prodotto e distribuito su licenza Sono Cairo) 

Vedi note d'ascolto e traduzione con testo a fronte al § II.17 
________________________________________________________________________________________ 



 80

 
 
D-05 
 
06:25 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya 
Libano 
Fairuz 
Beirut Hal Zarafat [A. Rahbani-M.Rahbani - el-Khoury], 
The Legendary Fairuz 
n.i. 
n.i. 
Emi Arabia - EMI 7243 8 23572 3, UK, 1997 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-06 
 
02:51 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
shaabi (sha'bi) 
Egitto 
Ahmed Adawiya (Adaweya, Adawiyyah) 
Slametha om Hasan (Salamitha ummu Hassan) [???] 
The Very Best of Adawiyyah 
n.d. 
n.d. 
???, Egitto, ??? [file audio scaricato da: www.cairovoice.com] 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-07 
 
04:10 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
raï 
Algeria-Francia 
Cheb Mami 
Haoulou 
Let Me Raï 
Hilton Rosenthal 
n.d. 
[varie: Rhythm Safari, Totem Records/Virgin, 1990] ora in: Virgin 
(EMI) - CD 00015 2 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-08 
 
05:06 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
shaabi 
Egitto 
Amr Diab 
Wala ala baloh [M. Raheem - M. Refa'ay] 
Aktar Wahed 
n.d. 
n.d. 
Alam el Phan (EMI Arabia) - CD ad05, 2001 
[file audio scaricato da: www.cairovoice.com] 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-09 
 
03:38 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
shaabi 
Egitto 
Aida el Ayoubi 
Mesabarni (Missabarni) [???] 
Min Zaman 
n.d. 
n.d. 
???, Egitto, ??? [file audio scaricato da: www.cairovoice.com] 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
________________________________________________________________________________________ 
 



 81

 
D-10 
 
03:57 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
worldbeat [AMG: electronica, ambient/techno, club/dance] 
indefinibile (Belgio-Marocco-Egitto-Usa...) 
Natacha Atlas 
Duden [Ahlan/Atlas/Count Dubulah/Mantu] 
Diaspora 
n.d. 
n.d. 
Beggars Banquet Records (MCA) - MCAD-11548, Usa, 1995 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-11 
 
03:30 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
shaabi 
Egitto 
Mohamed Mounir 
El Nawasy 
Ana Qalbi Msaken Shaabia (Ana Alby Masaken Shabiya) 
n.d. 
n.d. 
Free Music - ???, Egitto, 2001 
[file audio scaricato da: www.cairovoice.com] 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-12 
 
03:34 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
world fusion (AMG: world, nubian) 
Egitto (Nubia) 
Ali Hassan Kuban 
Esmahana 
Real Nubian 
Bibi Hammond (postproduzione: Cairo - Berlin) 
El Araby Studio, Cairo; On Air Studio, Berlin; 1997-1999 
Piranha - CD-PIR 1575, Germania, 2001 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-13 
 
03:08 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
shaabi 
Egitto 
Shaaban 'Abd al-Rahim 
Akrah Israel (Bakrah Israel) 
Ma Tekdarsh 
n.d. 
n.d. 
???, Egitto, ??? [file audio scaricato da: www.cairovoice.com] 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-14 
 
03:40 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
shaabi 
 
Hakim 
Tameny Alyk (Tamminy Aleek) 
Tameny Alyk 
n.d. 
n.d. 
???., Egitto, 2001 [file audio scaricato da: www.cairovoice.com] 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
________________________________________________________________________________________ 
 


