Libera Universita [ULM
Facolta di scienze della comunicazione e dello spettacolo

MUSICA E DISCOGRAFIA
prof. Giordano Montecchi

Da Ziryab a Khaled.
Musiche di tradizione orale e mercato globale

APPUNTI DELLE LEZIONI - A.A. 2002-2003

Il Parte

Eredita classica e cultura popular nella musica del Maghreb

Indice
p. 3 I1.01 Introduzione
“ 3 11.02 Nota bibliografica
“ 3 11.03 La musica degli Arabi
“ 9 11.04 Cenni sul sistema musicale arabo: magamat e iga ‘at
"12 I1.05 Le principali tappe storiche della musica araba
" 16 11.06 Musica e Islam. Il sufismo
" 20 I1.07 Problemi di classificazione della musica araba e islamica
" 20 I1.08 Il suono della parola: la recitazione del Corano e 1’adhan
"o22 I1.09 Le forme classiche della poesia per musica
" 24 I1.10 La musica religiosa popolare: dhikr ¢ madih
"25 IL.11 La tradizione della musica strumentale
"27 .12 Gli strumenti e il takth
" 31 I.13 La musica della tradizione andalusa
" 34 I1.14 L’architettura della nitba
40 I1.15 Diramazioni popolari e moderne della tradizione andaluso-maghrebina
" 41 I.16 Geografia musicale del Maghreb
" 42 I1.17 I Berberi (Imazighen)
" 44 I1.18 Altre identita culturali nel Maghreb.
" 45 I1.19 La musica tradizionale dei Berberi
" 49 I1.20 I Gnawa
“ 51 .21 L’influenza dei fattori esterni
“ 51 11.22 Il rai e il suo contesto
“ 55 I1.23 La musica oranese e I’impatto con la modernita
“ 56 11.24 Pop-rai
“ 60 I1.25 La canzone kabil
“ 63 I1.26 Il rai e la tragedia degli anni ‘90
“ 65 Glossario
“ 74 Discografia di riferimento

“ 75 Antologia audio



Avvertenza

Nel testo si fa riferimento a diversi brani musicali, alcuni dei quali sono stati ascoltati a lezione. Fra
questi, 1 brani contrassegnati con lettere e numeri (ad es. A-07), sono raccolti in un’antologia audio su
cd che, per chi lo desidera, ¢ consultabile in Universita rivolgendosi al Caposervizio del Laboratorio
didattico di lingue straniere Dott. Enzo Luccarelli, al 4°piano.

1. 01 Introduzione

La parola Maghreb (o Maghrib) in arabo significa Occidente e si contrappone a Mashreq,

che significa Oriente. I due termini corrispondono alle due principali aree geografiche nelle
quali si suddivide in modo sommario 1’insieme dei territori che hanno subito la dominazione
degli arabi a partire dal VII secolo d.C e che da allora sono parte integrante del cosiddetto
mondo arabo. In senso piu stretto, Maghreb corrisponderebbe al territorio del Marocco (la cui
denominazione ufficiale ¢ infatti AI-Mamlaka al-Maghribiya, “il Regno del Marocco’), ma in
senso piu generale con Maghreb si indica quella parte dell’ Africa che comprende Marocco,
Algeria, Tunisia e Libia. Il Mashreq comprende invece le regioni a Oriente - Egitto, Siria,
Libano, Giordania e Iraq - ad eccezione della penisola araba e dell’Iran, regione quest’ultima
che, seppure islamizzata da secoli, conserva fortissima la sua antica identita linguistica e
culturale persiana.

Per la sua contiguita geografica e le connesse vicende storiche, il Maghreb nel corso dei secoli
ha intrattenuto con i paesi europei che si affacciano sul Mediterraneo — in particolare Spagna e
Francia — rapporti politici, culturali ed economici assai piu stretti del Medio Oriente arabo,
conservando sempre, anche in relazione alla particolare composizione etnica del territorio,
una certa autonomia rispetto alle vicende storiche e culturali del Mashreq.

Questa considerazione vale in modo particolare per la musica, un campo nel quale il Maghreb
ha per un verso ereditato e proseguito I’insigne tradizione andalusa fiorita nel Medioevo nella
Spagna moresca (i conquistatori arabi e berberi chiamarono la Spagna al-Andalus). Per altro
verso, in virtu della sua vicinanza all’Europa e all’Occidente, la musica del Maghreb (e in
particolare dell’ Algeria), ha conosciuto negli ultimi decenni una forte ondata di
modernizzazione il cui frutto maggiore e piu conosciuto ¢ il rai algerino, un genere che ha
avuto una vasta eco in Europa e in Occidente e che ha a sua volta influenzato la musica pop
degli altri paesi arabi. Di fatto, oggi, i musicisti e cantanti originari del Maghreb sono i pit
conosciuti e popolari fra gli artisti arabi presenti sulla scena musicale internazionale. Ma non
solo. Essi rappresentano anche una delle avanguardie piu significative di quei fenomeni di
ibridazione musicale e culturale collegati a cid che comunemente viene riassunto col termine
di “globalizzazione” ma che, nello specifico, sono la conseguenza dell’incontro fra tradizioni
musicali locali e sistema industriale della popular music.

A completamento di una ricognizione che nel precedente anno accademico ha preso in esame
la musica egiziana del XX secolo, il nostro percorso trattera dapprima la musica araba nei
suoi aspetti generali per poi affrontare alcuni degli aspetti piu significativi della musica
classica, folklorica e popular del Maghreb odierno.

I1. 02 Nota bibliografica

La bibliografia in lingua italiana concernente la musica araba ¢ estremamente scarsa, sia per
quanto riguarda la musica classica e folklorica, sia per quanto riguarda la popular music
contemporanea.

A parte alcune voci enciclopediche, delle quali la pit ampia, a firma di Mahmoud Guettat, ¢
Araba, Musica nel Dizionario Enciclopedico Universale della Musica e dei Musicisti, Torino,



Utet, 1983, il testo piu autorevole (attualmente fuori commercio) ¢ quello di Habib Hassan
Touma, La musica degli arabi, Firenze Sansoni, 1982, un testo che, per quanto sintetico e
particolarmente limitato in merito agli sviluppi recenti (il giudizio di Touma sulla
modernizzazione ¢ fortemente negativo), resta a tutt'oggi l'unica trattazione musicologica
esauriente della musica classica araba sotto il profilo storico e sistematico disponibile in
lingua italiana. Piu limitato, metodologicamente datato e di taglio piu tecnico — interessato
soprattutto alla natura intervallare dei modi arabi — ¢ il libro di Pietro Righini, La musica
araba nell’ambiente, nella storia e le sue basi tecniche, Padova, Zanibon, 1983.

Ampiamente debitore dei due volumi citati ¢ infine il volumetto divulgativo di Manuela
Giolfo, Suoni del deserto. La musica nel mondo arabo, Torino, Ananke, 1998.

Ancor piu sguarnito ¢ il settore della popular music. Da segnalare il volumetto di Marcello
Lorrai-Chawki Senouci, La battaglia del rai, Milano, 1998, oltre ad alcuni articoli della
rivista online “Music & Anthropology”: http://research.umbc.edu/eol/MA/index/ma_ind.htm.

Per quanto riguarda i testi in lingua straniera, a parte i numerosi testi in lingua araba, la
bibliografia piu ricca relativa alla musica araba del Maghreb ¢ in lingua francese, dove,
limitandoci ai testi piu recenti, spiccano i due fondamentali lavori di Mahmoud Guettat, La
musique classique du Maghreb (Paris, Sindbad, 1980) e La musique arabo-andalouse.
L’empreinte du Maghreb, Montréal-Paris, ed. Fleurs Sociales — ed. EI-Ouns, 2000 (il secondo
¢ il rifacimento e ampliamento del primo).

A un livello piu divulgativo, ma rigorosi dal punto di vista musicologico, meritano inoltre di
essere citati Christian Poché, La musique arabo-andalouse, Paris, Actes Sud, 1995; Myriam
Rovsing Olsen, Chants et danses de [’Atlas, Paris, Actes Sud, 1997.

I1. 03 La musica degli Arabi

La nozione di cultura e civilizzazione araba ¢ quantomai sfuggente e difficile da ricondurre a
unita sotto il profilo geografico, etnico, o religioso. Non esistono infatti né una nazione, né
un’etnia specificamente arabe. Si tenga presente inoltre che i termini "arabo" e "islamico" non
possono considerarsi sinonimi, nonostante nel linguaggio comune, specie nelle cronache della
politica, i termini “mondo arabo” o “paesi islamici” siano pressoché interscambiabili. Si tratta
di locuzioni nelle quali ¢ implicita la natura composita e problematica di identita al plurale
che pur avendo un forte nucleo comune, cionondimeno non sono affatto assimilabili fra loro.
Ne consegue che non c'¢ necessariamente corrispondenza fra musica araba e musica islamica.

Cosi, esistono musiche islamiche — ad esempio la musica religiosa pakistana o indonesiana —
che non possono considerarsi arabe. Mentre, per contro, esiste una musica araba che non ¢
riconducibile alla religione islamica: ad esempio la musica degli arabi-ebrei sefarditi (cfr
antologia audio A-06; A-07), oppure la musica cristiana maronita del Libano, ecc. Senza
contare quelle musiche appartenenti a un contesto socioculturale indiscutibilmente arabo e
islamico (ad esempio il rai) e tuttavia in aperto conflitto con I’Islam.

Le due cartine che seguono offrono una veduta d’assieme dei territori arabi dal punto di vista
storico e politico-geografico. La cartina n. 1 evidenzia con una linea nera |’estensione
complessiva delle regioni che fra il VII e il XIII sec. d. C. furono soggette al dominio arabo-
islamico. Nei secoli successivi, al dominio dei califfati arabi successe I’Impero Ottomano che
fino al XIX sec. controlld una buona porzione di questi territori, consolidando definitivamente
in essi la tradizione religiosa dell’Islam. La cartina n. 2 raffigura invece ’attuale suddivisione
politica del Maghreb, dal Marocco fino alla Libia.



&

B

Cartina n. 1 — Estensione dei domini arabi e 1slamici fra il VII e 1l XTIT sec.




qanfSeA] [9p Iso®d [ — U BULLIR))

i T
_ B i

N e I
; fjnoizauey
Eefuowey .

_ T R ¥ ey [ OR tgee S—
: e fﬁﬁm.ﬁ_ ) 0 i e k

q= 1 = : mu.m._.__ﬁm._.ﬂ_ : : r_m

_ . : ¥ = Emﬂm .E_Eu__sﬂm 5 LS

bﬂsmmo.. o
LT

o) ummmﬁ..m..__m,f
 wnouly o) &
E #

£




A giudizio dei piu, ’elemento piu sostanziale che contraddistingue e accomuna I’identita
araba ¢ il fattore linguistico. Arabi, in altre parole, possono dirsi coloro che riconoscono la
lingua araba come lingua madre e ne condividono il patrimonio culturale, sebbene fra la
popolazione la lingua araba classica sia assai meno conosciuta e usata rispetto agli
innumerevoli dialetti parlati nelle varie regioni.

Date le premesse, definire quali siano 1 caratteri che identificano la musica araba in quanto
tale costituisce un serio problema. Essa infatti, nelle varie regioni del mondo arabo, si
presenta, come abbiamo gia ricordato, assai diversificata e strettamente mescolata a tradizioni
musicali di nazioni quali ad esempio la Turchia, 1'Iran (I’antica Persia), I’ Azerbaigian, ecc. Si
tratta di paesi non arabi la cui tradizione musicale € pero strettamente apparentata alla musica
araba sia da un punto di vista storico sia dal punto di vista del sistema e del linguaggio
musicale. Se vogliamo individuare un elemento unificatore diremo che 1'elemento forse piu
sostanziale al quale si puo ricondurre per sommi capi l'identita musicale araba ¢ il sistema
modale del magam (plurale: magamat). Per inciso notiamo che la tradizione musicale dei tre
paesi citati si fonda su un sistema che corrisponde con varianti locali pitt 0 meno accentuate a
quello del magam arabo, differenze che si riflettono anche nella diversa nomenclatura
utilizzata. In Turchia, paese la cui identitd musicale ¢ ampiamente compenetrata con quella
araba, si usa in pratica lo stesso termine, makam; in Iran troviamo invece il dastgah, in
Azerbaijan il mugam.

Nella terminologia musicale, la parola magam viene tradotta comunemente con “modo”,
termine che a sua volta viene impropriamente considerato sinonimo di scala. In realta il
significato della parola magam ¢ molto piu ricco, letteralmente significa “luogo”, “stazione”,
“grado” lungo un percorso o via (tariga). In effetti anticamente in luogo di magam si usava
anche il termine fariga. In realta magam non indica una successione schematica di note, un
modo né tantomeno una scala, bensi un luogo dell’anima, uno stato spirituale che si esprime
mediante certe formule melodiche basate su un determinato insieme di note. Da sottolineare il
fatto che la medesima terminologia (maqgam, tariga, sama‘, ecc.) viene utilizzata sia nel
lessico musicale, sia nel lessico del tasawwuf, la corrente mistico contemplativa dell’Islam

meglio nota come sufismo.

Il sistema del magam, sviluppatosi attraverso un processo durato secoli, comporta un insieme
di caratteristiche comuni a tutte le pratiche e a tutti gli stili che vi fanno riferimento:

a) predominio della tradizione orale. Tradizione orale in questo caso significa che la musica
non possiede una notazione paragonabile a quella occidentale e quindi non viene scritta. Tutto
il repertorio di canti e di brani strumentali viene tramandato mnemonicamente. Se la musica
non ¢ scritta questo comporta un apprendimento di tipo orale, dalla viva voce del maestro che
spiega e esemplifica con la voce o con lo strumento. Dal canto suo I’allievo si sforza di
imitare gli esempi del maestro prestando la massima attenzione e, soprattutto, memorizzando
in modo indelebile gli insegnamenti, le tecniche, le formule ritmiche e melodiche nonché i
brani musicali dei vari repertori affrontati.

In epoca recente, tuttavia, con 1’avvento della produzione discografica, spesso si fa ricorso
alla notazione per accelerare i tempi di registrazione: la possibilita di leggere la musica
esonera infatti i musicisti dall’obbligo di impararla a memoria (il risparmio di tempo ¢
evidente, ma in genere I’esecuzione che ne risulta ha un carattere molto diverso
dall’esecuzione tradizionale).

b) uso di determinati modi, intervalli, formule ritmiche e melodiche secondo un canone,
ossia un insieme di regole fissate in una vasta trattatistica fiorita a partire dal Medioevo.



Questo canone ¢ stato via via rivisto, aggiornato, ripristinato, praticamente fino ai giorni
nostri, ma mai messo in discussione nella sua sostanza.

c) prassi formulaica che si affida largamente all'improvvisazione e all'ornamentazione.
Una volta apprese le formule di base che caratterizzano un magam, il musicista matura e
perfeziona la sua arte esercitandosi nell’improvvisazione, ossia nell’esplorazione delle infinite
combinazioni, sfumature, raffinatezze melodiche e ritmiche che un magam consente. Questa
abilita costituisce la misura principale del valore e del virtuosismo di un interprete.
L’eplorazione del magam costituisce 1’essenza dell’arte musicale e trova la sua massima
realizzazione nel tagsim, termine col quale si indica un assolo strumentale improvvisato.
Naturalmente anche la musica vocale ha i suoi brani improvvisati, la cui funzione ¢ analoga a
quella del tagsim, come ad esempio il mawwal o il layali. Un musicista nel corso della sua
carriera puo arrivare a padroneggiare un certo numero di magamat con il relativo repertorio di
composizioni vocali e strumentali tramandate oralmente. Ma ¢ praticamente impossibile che
riesca a impadronirsi delle decine e decine di magamat che formano il repertorio classico. La
cosa a noi pud sembrare strana, poiché nella musica occidentale ¢ normale che un musicista
sappia suonare in tutte le tonalita e sia in grado di leggere, studiare e quindi eseguire qualsiasi
brano della letteratura musicale. L’unico ostacolo per lui sara eventualmente 1’eccessiva
difficolta tecnica di certi brani. Nella musica araba le cose pero stanno diversamente. Per un
interprete di musica araba, padroneggiare tutti i magamat sarebbe come, ad esempio, per un
cantante occidentale, poniamo un soprano, avere in repertorio € quindi conoscere a memoria
tutta la musica per soprano scritta nel corso della storia. Cosa evidentemente impossibile.

d) primato delle componenti melodiche e ritmiche. La musica araba (¢ lo stesso vale per la
musica turca, persiana e indiana) si fonda interamente sull’intreccio di queste due
componenti. Questo vale sia per la musica strumentale sia per quella vocale. Quest’ultima
attinge a un vasto corpus di poesia per musica le cui forme prosodiche (qasida, muwashshah,
zajal, dawr, ecc.) sono coltivate da secoli e sono concepite in vista di una intonazione
musicale capace di valorizzare pienamente il ritmo del verso e la musicalita della parola. Lo
stesso Corano viene appreso € memorizzato fin da bambini e recitato nelle moschee nel
rispetto di rigorose regole ritmiche e melodiche. In pratica, la recita del Corano ¢ un canto
altamente formalizzato (anche se la dottrina religiosa non lo considera tale, ma semplicemente
recitazione) che comporta per 1’officiante (mugri) una perfetta conoscenza del magam.

e) tendenza all'eterofonia quando la musica si svolge con il concorso di piu voci. La
musica occidentale — in quanto musica scritta — ignora I’eterofonia, ossia la possibilita che
due o piu voci intonando la medesima formula melodico-ritmica, improvvisata o composta,
possano differenziarsi fra loro grazie alla relativa elasticita, al margine di scelta individuale
che la prassi orale e formulaica consentono all’interprete. La scrittura musicale invece si
sviluppa in direzione di una polifonia e di una armonia sottoposte a un rigoroso controllo che
valorizza la piu stretta aderenza dell’esecuzione alla pagina musicale scritta e la massima
precisione e simultaneita nell’intreccio delle varie voci. Aspetti questi che, per la musica di
tradizione orale, corrispondono a una forte limitazione della creativita dell’interprete. La
prima conseguenza che 1’'uso della notazione produce nell’esecuzione della musica araba ¢,
come vedremo, proprio 1’eliminazione dell’eterofonia.

Attualmente la musica araba, come la quasi totalita delle culture musicali del mondo, ¢
inserita in un quadro dominato dai mezzi di comunicazione di massa (e da quella particolare
condizione che Walter Ong ha definito come oralita secondaria, vedi Appunti I Modulo),
nonché da un fittissimo interscambio fra tradizioni e prassi musicali diverse. Per queste
ragioni studiosi come Virginia Danielson, Ali Jihad Racy e altri, sottolineano I’impossibilita
di stabilire nette distinzioni in seno alla musica araba contemporanea fra cid che ¢ arabo e cid



che ¢ occidentale, fra tradizionale ¢ moderno, fra classico e popular, in quanto ogni genere
musicale presenta influssi e elementi molteplici che appartengono sia all'una sia all'altra
categoria. Questo discorso si applica in parte anche anche alla musica religiosa dell’Islam, un
ambito che, da sempre si ¢ caratterizzato per un intenso scambio di influenze reciproche con
la musica profana per quanto riguarda melodie, stili e testi poetici. Questa osmosi fra sacro e
profano sembrerebbe assegnare alla musica un ruolo privilegiato nel quadro della religione
islamica, mentre ¢ proprio da questa sottile simbiosi che hanno origine le tradizionali
diffidenze e le ricorrenti persecuzioni di cui la musica — oggi piu che mai — ¢ fatta segno nel
mondo dell’Islam.

11.04 Cenni sul sistema musicale arabo: magamat e iqa‘at

Come tutte le musiche di tradizione orale (anche quelle inserite in una cultura letterata) —
musiche cio¢ che non vengono archiviate, conservate e riproposte all’ascolto mediante una
notazione scritta, ma si affidano unicamente alla memoria — la musica araba si fonda su
formule tramandate alle quali si attinge sia per comporre nuovi brani, sia per improvvisare
individualmente o collettivamente. Queste formule, elaborate e fissate in epoca medioevale
tenendo conto della tecnica costruttiva ed esecutiva degli strumenti a corda (in particolare al-
id, 1l liuto), nonché della loro accordatura, con I’andare del tempo, hanno dato luogo a un
sistema accuratamente codificato e classificato: il sistema modale dei magamat. Un magam ¢
identificato da una determinata successione di intervalli che viene ottenuta accordando lo
strumento in modo adeguato. Solitamente esso viene associato a un umore, uno stato
psicologico o addirittura, come accade nella trattatistica medievale e nella tradizione andalusa,
viene inserito in una piu generale visione cosmologica.

In epoca moderna il sistema teorico del magam si ¢ sostanzialmente semplificato rispetto al
passato (nei trattati di epoca medioevale si fa riferimento a un numero smisurato di modi,
addirittura 500), anche a causa dell’influenza e dei contatti sempre piu frequenti col sistema
tonale occidentale che alle decine o addirittura centinaia di modi arabi contrappone I’estrema
schematicita di due soli modi trasponibili: il modo maggiore e il modo minore — capaci pero
di dare vita a una varieta creativa altrettanto smisurata.

Come si ¢ gia visto negli appunti del I Modulo (cfr. pp. 38-39) il sistema musicale occidentale
affermatosi all’inzio del XVIII sec. divide ’ottava in 12 intervalli di 1/2 tono (con ottava si
intende I’intervallo fra due note dello stesso nome nella scala do-re-mi-fa-sol-la-si-[do]. Do ¢
per I’appunto ’ottava nota con cui la scala ricomincia). Per contro nel sistema musicale arabo
I’ottava si considera divisa in 24 intervalli pari a 1/4 di tono. Si tratta di una suddivisione
molto piu fine rispetto a quella occidentale; e tuttavia essa rappresenta una decisa
semplificazione rispetto a una tradizione che vantava intervalli molto piu sottili e una
conseguente maggiore sottigliezza di intonazione melodica (una tradizione che taluni
interpreti e scuole continuano a difendere orgogliosamente).

Attualmente 1 magdamat in uso nella musica araba sono circa una quarantina, ma considerando
1 modi turchi, persiani, i modi ibridi, quelli di uso locale o quelli in disuso si arriva forse a
centinaia di modi, ferma restando I’impossibilita di stabilirne un numero preciso. A seconda
della nota fondamentale su cui sono costruiti, oppure in base alle diverse sequenze di
intervalli che li caratterizzano i magamat vengono inoltre suddivisi e raggruppati in famiglie.
Riassumendo, mentre la musica occidentale usa due modi con due soli tipi di intervalli —
intervallo di tono (ad es.: do-re) e intervallo di 1/2 tono (ad es.: mi-fa) — la musica araba usa
invece alcune decine di modi con quattro tipi diversi di intervallo (1/2 tono, 3/4 di tono, 1
tono, 6/4 di tono) o addirittura sei (se si includono gli intervalli di 1/4 e di 5/4 di tono).

La fig n. 1 mostra la trascrizione in notazione occidentale di tre dei magamat piu
frequentemente usati: magam rast, magam bayati, magam saba. Nella trascrizione ¢



impiegato un segno di alterazione particolare, il semi-bemolle ({, ) che, posto davanti a una
nota, ne abbassa I’altezza di 1/4 di tono rispetto alla sua intonazione naturale.

Fig.n. 4

I,u, magarn rast I,u, magamm bayat

mﬁm&

. o oo

A tagam zaba

el
e

La varieta e la sottigliezza dell’intonazione e quindi le inesauribili risorse del sistema
melodico della musica araba si fondano su questi presupposti tecnici e teorici. La fig. n. 5
sovrappone schematicamente le sequenze intervallari caratteristiche di sette magamat fra 1 piu
usati, messe a confronto con gli intervalli dei modi maggiore e minore della musica europea.

Fign.5

da L R | fa =olbh ozl lak la sib 510 5 do
L H 1 H [ | H 1 H | | H [ | H 1 H | | H 1 H | | H 1 H | | H |
tmodo raggiere 1 2 3 4 ] [ 7 ]
modo minore 1 2 3 ] 3 [ [ ]
razt 1 2 3 4 5 [ 7 g
nahawand 1 2 k] 4 ] [ [ ]
bavat 1 2 3 ] 3 [ 7 ]

zaba 1 2 3 i 3 [ 7 2
hilzz 1 2 3 ] [ 7 ]
kurd 1 2 3 4 5 [ 7 tH
zikah 1 2 3 | ] [ 7 ]

L’accostamento, per quanto limitato a una esigua parte dei magamat in uso, evidenzia
I’estrema varieta degli intervalli e delle loro combinazioni che offrono al musicista arabo una
gamma di possibilita e di sfumature melodiche ed espressive molto pii numerose, ma
soprattutto diverse, rispetto a quelle a disposizione di un musicista occidentale.

La sottigliezza melodica del magam ¢ strettamente connessa con un suo contenuto emotivo
che la teoria classica tiene in alta considerazione, anche se in epoca moderna la sensibilita per
questo aspetto espressivo si ¢ andata in gran parte perdendo. Ad esempio, dei tre magamat di
fig. 1, maqam rast ¢ considerato suscitatore di sentimenti virili, di orgoglio e di potenza,
maqam bayati esprime invece femminilita, gioia di vivere, mentre maqam saba comunica
sentimenti di tristezza e di rimpianto (I’antologia audio offre alcuni esempi di questi
maqgamat: rast: C-02-03-04-05; bayati: C-01, C-06; saba: C-07). L’arte dell’interprete che
affronta un magam, improvvisando un fagsim o intonando una melodia vocale, consiste anche
nella forza e nella proprieta espressiva con la quale egli riesce a trasmettere al proprio uditorio
questo carattere emotivo del magam.

Va da sé che il dominio e la padronanza di questo vasto armamentario melodico ed espressivo
richiede una sensibilita interpretativa e una padronanza tecnica maturate attraverso un lungo e
complesso apprendistato che comporta I’esercizio di una memoria tenuta costantemente in
allenamento. E in virtd di questa ricchezza di possibilita che la musica araba e in genere tutte

10



le musiche basate su un sistema modale affine a quello del magam privilegiano la dimensione
melodica e I’arte dell’improvvisazione.

Del tutto diversi sono invece i meccanismi alla base dell’apprendimento e della pratica della
musica occidentale. A paritd di energie e capacita profuse nella padronanza della tecnica
strumentale, il ricorso alla scrittura, ossia alla notazione, comporta per 1’esecutore piu
un’abilita di lettura che di memorizzazione. Inoltre quella fantasia creativa, quello sforzo
inventivo cui il musicista arabo ¢ chiamato ogni qualvolta si trova a improvvisare su un
magam, 1l musicista occidentale di tradizione classica la esprime principalmente nell’attivita
compositiva, mettendo cio¢ per iscritto un nuovo brano di propria invenzione che verra poi
eseguito in un momento successivo, magari da altri musicisti.

La natura formulaica delle musiche di tradizione orale, inclusa quindi la musica araba, oltre
che sul terreno melodico, si esplica anche nella dimensione ritmica, anch’essa rigorosamente
codificata e ricca di decine e decine di formule prefissate tramandate da secoli. Dal punto di
vista ritmico la musica araba si divide in due generi nettamente distinti. Da un lato la musica
vocale e strumentale regolata dal wazn, il ritmo (nel Maghreb si predilige il termine mizan),
dall’altro tutti quei brani in ritmo libero, non misurato, in genere destinati all’improvvisazione
solistica, come il tagsim o il mawwal, nei quali I’andamento e la sagomatura del ritmo ¢
interamente affidata all’interprete. Contrariamente alla concezione ritmica della musica
europea, fondata su un concetto di divisione dell’unita ritmica in frazioni (ritmo divisivo), la
musica araba ha un concetto additivo del ritmo. Questo significa che la musica occidentale
considera come unita di tempo una battuta, la quale viene suddivisa in frazioni temporali di
durata inferiore (ad esempio una battuta in quattro tempi viene indicata come “tempo di 4/4”
in quanto la si considera formata da quattro tempi, quattro battiti che valgono ciascuno 1/4).
Nella musica araba la battuta corrisponde invece alla singola unita ritmica, detta nagra, un
singolo battito che si somma ad altri battiti per formare una determinata sequenza ritmica,
detta iga‘, la quale puo essere formata da 2, 3, 4, 5, 6, 7 naqarat, e cosi via. L’iga ‘ prevede
anche una precisa distribuzione di un certo numero di accenti che si differenziano fra loro in
base alla tecnica utilizzata per gli strumenti a percussione. A seconda di come viene percosso,
infatti, un tamburo produce una sonorita diversa. La teoria musicale araba collega gli accenti
ai colpi della percussione, dividendoli in due tipi principali: timbro scuro (quando il colpo ¢ al
centro della pelle) e timbro chiaro (quando il colpo ¢ sul bordo). I due tipi vengono indicati
rispettivamente con le sillabe dum e tak (oppure tik). Queste sillabe vengono utilizzate dagli
studenti, dai maestri e dai musicisti in genere per eseguire le iga ‘at con la voce a fini di studio
e di esercitazione.

La Fig. n. 6 mostra lo schema di una formula ritmica molto comune detta sama ‘7T thaqil, nome
derivante dal fatto che viene spesso utilizzata come ritmo caratteristico nella forma
strumentale del sama ‘7 (cfr. antologia audio: C-07, a 4:42).

Fig. 6

(& 7 4
5 1 IE 3 4 5 1

4
A 0 © lb [ IL A lﬁ [l] H N

dum tak dum  dum  tak dum

l_
I
L)
&

11



Il sama ‘7 thaqil si compone di due elementi di cinque nagarat ciascuno, per un totale di dieci
naqarat. Nella prima parte gli accenti forti cadono sul 1° e 4° tempo, nella seconda parte sul
1°, 2° e 3° tempo (6°, 7° e 8°). Nello schema sono evidenziati gli accenti distinti in chiari
(tak) e scuri (dum).

Il sama T thaqil rappresenta un ritmo molto diffuso e familiare, appartenente al novero delle
formule piu semplici. Nelle decine e decine di iga‘at contemplate nella musica araba si
incontrano formule ritmiche molto piu lunghe e complesse risultanti dalla concatenazione di
segmenti piu brevi, formati ciascuno da pochi nagarat. Cosi come il sama ‘i thaqil risulta dalla
somma di due segmenti di pari durata (5+5), sommando segmenti di varia lunghezza (secondo
successioni ben definite) si formano ritmi molto pit complessi che si svolgono in un arco
comprendente svariate decine di nagarat, fino a un limite teorico massimo, secondo H.H.
Touma, di 176 tempi). Il wazn muhajar, ad esempio, in 14 tempi ¢ la somma di quattro
segmenti: 4+2+2+6, wazn zarafat in 13 ¢ la somma di 3+3+2+5, wazn aufar in 19 risulta da
6+4+2+7, wazn samah in 38 si ottiene da: 10+8+8+4+2+6, ecc. Oltre che dal numero dei
tempi, il ritmo prende dunque la sua fisionomia dalla combinazione dei segmenti e dalla
distribuzione degli accenti, senza contare che ogni formula prevede un certo numero di
possibili varianti. Normale, ad esempio, ¢ il caso di ritmi sia semplici sia complessi che, pur
prevedendo lo stesso numero di nagarat, presentano una fisionomia € uno svolgimento
completamente diversi. Ad es. il gia citato wazn aufar in 19 ¢ del tutto diverso dal wazn
murassa-shami, anch’esso in 19, ma risultante dalla somma di 4+5+4+6, con accenti che
cadono in tutt’altre posizioni.

Puo sembrare un sistema estremamente farraginoso (e per molti aspetti & effettivamente cosi
poich¢ in effetti la teoria musicale araba raggiunge un altissimo grado di formalizzazione).
Tuttavia la difficolta che un occidentale incontra nel cogliere il senso di questo sistema ¢
soprattutto legata alla distanza esistente fra prassi dell’oralita e mentalita abituata alla
scrittura. Se un compositore europeo intende creare un brano dall’andamento ritmico inusuale
puo farlo scrivendo accuratamente in partitura i valori ritmici desiderati. Chiunque leggera
quella partitura, riprodurra quel ritmo esattamente: nessuna possibilitd di equivoci € nessun
margine di invenzione personale. Nella tradizione orale invece, ritmi, magamat, melodie sono
immagazzinati unicamente nella memoria come un vasto repertorio di formule che tutti i
musicisti hanno assimilato alla perfezione e chiamano per nome al fine di potersi intendere
istantaneamente e senza fraintendimenti, un repertorio tanto rigoroso quanto flessibile e ricco
di opzioni interpretative lasciate al gusto e alla fantasia del performer. In assenza della
scrittura, un’invenzione individuale ¢ ovviamente possibile, ma essa dovra essere prima
assimilata mnemonicamente per poter essere eseguita collettivamente ed essere quindi
tramandata e rieseguita fedelmente a distanza di tempo. Ma la memoria ha i suoi tempi € non
¢ illimitata; ed ¢ naturale dunque che per agevolarla si ricorra all’ausilio di formule certe e
consolidate.

Come gia si ¢ detto, la scrittura, la registrazione del suono, stanno cambiando profondamente
questa tradizione, accelerando la comunicazione, 1’apprendimento e il rinnovamento. E
tuttavia, in questa ristrutturazione del pensiero e della tradizione ad opera della scrittura e
dell’oralita secondaria (a prescindere da ogni valutazione circa la bonta o meno di un sistema
rispetto a un altro), il rischio vero ¢ che vadano perdute irrimediabilmente quella sapienza e
quelle qualita che costituiscono il patrimonio dell’oralita, ma che — come Walter Ong ci
insegna — agli occhi della mentalita scritta appaiono bizzarrie pittoresche o anacronistiche.

12



11. 05 Le principali tappe storiche della musica araba

Senza ripercorrere diffusamente la storia della musica araba ci limiteremo a elencarne alcune
tappe:

- fino al VII sec.: epoca della jahiliyya (lett.: ignoranza, oscurita). Con questo termine gli
arabi indicano la fase storica anteriore alla nascita dell’Islam. L’aspetto musicale saliente di
quest’epoca ¢ costituito dalla tradizione delle gainat (o giyan), figure quasi leggendarie che
furono insieme raffinate musiciste, cantanti, poetesse, nonché bellissime ed espertissime
entraineuses che conoscevano alla perfezione l'arte di dare piacere agli uomini. Esse
godevano di una condizione di relativa autonomia e prestigio che consentiva loro di gestire in
proprio i luoghi dove esercitare la propria arte, anche se molte di esse furono al servizio della
nobilta con il compito di allietare le notti delle corti e delle residenze patrizie della penisola
arabica. Gia all’epoca la musica araba presentava una varieta di stili differenziati, con un
repertorio di canti raffinati e di corte (il repertorio delle gaindt), nettamente distinto dalla
tradizione del canto delle tribti nomadi beduine. A giudizio di molti studiosi, le gainat, molte
delle quali si ritiene fossero di origine straniera (persiane, etiopi, ecc.), sarebbero la
prosecuzione di una preesistente antica tradizione mesopotamica nella quale la musica era in
gran parte appannaggio di interpreti femminili.

- VII-VIII sec., epoca di al-Hijaz (cosi si chiama la fascia costiera occidentale della penisola
arabica con le citta della Mecca e Medina), epoca di espansione e di spledore dell'lslam,
governato dai califfi Omayyadi che hanno inizialmente la loro capitale a Medina. Lo Hijaz,
anche dopo che nel 661 gli Omayyadi trasferiscono la loro capitale a Damasco, conserva il
ruolo di preminenza fra le regioni soggette al dominio islamico. In questo periodo fanno la
loro comparsa i mukhannat, cantori effeminati che sostituiscono la tradizione declinante e,
all’avvento dell’Islam, sempre piu invisa delle gainat. Inoltre vengono poste le prime basi del
sistema musicale e fissate le prime regole e forme del canto (al-ghina’).

-647-682 Nel corso della loro espansione verso Occidente, gli arabi occupano 1’Ifrigiyya
(I’odierna Tunisia) sotto la guida di ‘Ogba ibn Nafi, per poi assogettare il Marocco fino alle
coste dell’Atlantico. La popolazione berbera che abitava quelle regioni, frazionata in una
miriade di tribu fu sopraffatta dalla superiore organizzazione militare degli arabi. Tuttavia,
pur arabizzati e pur aderendo pienamente alla fede islamica, i berberi conservarono un forte
spirito di autonomia che sfocio in frequenti ribellioni. I conquistatori arabi si sforzarono di
controllare queste tensioni ricercando I’alleanza con i capi delle popolazioni locali e
coinvolgendo sempre piu stabilmente i capi berberi nel governo di quelle regioni.

-661-750, in Oriente califfato degli Omayyadi, capitale Damasco.

-711 Ha inizio la conquista della Spagna, all’epoca sottomessa al dominio dei Visigoti. Gli
eserciti, prevalentemente berberi, che sbarcarono sulla terra di al-Andalus erano guidati dal
governatore di Tangeri, Tariq ibn Ziyad, anch’esso berbero (Gibraltar — Gibilterra — deriva il
proprio nome dall’arabo jebel-Tarig, “montagna di Tariq”). Nel giro di pochi decenni gran
parte della penisola iberica, ad eccezione delle regioni settentrionali fu sottomessa al dominio
arabo-berbero.

-740-786 sotto la guida di Maysara e poi di Idris ibn Abdullah le tribu berbere del Maghreb si

coalizzano contro gli arabi dando vita a un regno berbero del Marocco che, sotto la dinastia
Idrisita, si rende indipendente dal califfato arabo d’oriente.

13



-750-1258, in Oriente califfato degli Abbasidi. Nel 762 la capitale viene spostata a Baghdad.
In questo periodo si colloca il regno di Harun al-Rashid "il Giusto" (786-809), il califfo reso
celebre dalle Mille e una notte. La crescente influenza musicale persiana segna la decadenza
dell'antico stile musicale dello Hijaz, mentre a Baghdad sorgono forti contrasti fra musicisti
innovatori (Ibrahim al-Mahdi) e difensori della tradizione (Ishaq al-Mawsil1). Fra il IX e il X
secolo operano i1 primi grandi trattatisti musicali arabi quali al-Kind1 e al-Farabi). Fra le
numerose opere di Abii Nasr al-Farabi ¢ da menzionare al-Kitab al-miisiqi al-kabir (Grande
libro della musica) che, insieme al monumentale Kitab al-aghani al-kabir (Grande libro dei
canti) redatto nel X secolo da Abii al-Faraj al-Isfahani, costituisce una delle principali fonti
storiche e teoriche della musica araba dei primi secoli.

-756-1027 la dinastia degli Omayyadi, spodestata dal trono di Damasco ad opera degli
Abbasidi, si insedia a Cordoba, in Spagna, dando vita a un emirato indipendente.

- 822, in conflitto con I'ambiente musicale di corte, Ziryab (789-852), allievo di Ishaq al-
Mawsili e astro nascente della musica araba, lascia Baghdad e si trasferisce presso la corte
degli Omayyadi a Cordoba. La tradizione vuole che Ziryab abbia lasciato Baghdad a causa dei
troppo accesi contrasti col suo maestro in merito al rinnovamento della teoria e della pratica
musicale. Giunto a Cordoba, Ziryab fonda la scuola che dara origine alla straordinaria
fioritura della musica arabo-andalusa. Questa tradizione sopravvissuta alla cacciata degli arabi
ad opera dei re cattolici, e proseguita poi, fra mille difficolta, nel Maghreb e in Egitto, ha
tramandato fino all'epoca moderna una delle piu nobili e classiche fra le tradizioni musicali
arabe. La figura di Ziryab ampiamente mitizzata come padre indiscusso della musica arabo-
andalusa viene oggi ridimensionata a favore di uno sviluppo storico che risulta assai piu
articolato e complesso.

- XI sec. Le dinastie berbere degli Idrisiti e poi degli Almoravidi muovono guerra agli
Omayyadi di Spagna e intraprendono la conquista della penisola iberica. In pratica si tratta di
una guerra fratricida fra arabi, o meglio fra arabi e berberi. Al crollo del dominio unitario
omayyade sorgono numerosi regni e staterelli, i maggiori dei quali sono quelli di Cordoba e di
Granada. Citta come Cordoba, Sevilla, Granada, Toledo, Murcia sono centri di grande vitalita
artistica e musicale In questo periodo spicca fra tutti il nome del grande Ibn Bajja (1070-
1138), riformatore della musica, poeta, filosofo e scienziato che con Ziryab rappresenta la
massima personalita della civilta musicale andalusa. Pur conservando forti rapporti con
I’Oriente, I’ambiente musicale andaluso sviluppa pratiche originali, nuovi stili ¢ nuove forme
poetiche dalle quali prende forma la nawba (o niiha), la grande suite vocale e strumentale
tipica della musica andalusa. Verso la meta del XII agli Almoravidi succedono gli Almohadi,
mentre 1 regni cristiani accrescono la loro pressione volta a riconquistare la penisola iberica.

- meta XI sec. Per contrastare le tendenze autonomiste dei territori maghrebini, il califfato
fatimide del Cairo spedisce in Occidente le tribu guerriere beduine dei Bani Hilal che
invadono il Maghreb in forze, operando massacri e distruzioni e arrestandosi solo alle pendici
dell’ Atlante marocchino. I Berberi sono costretti a riparare sulle montagne e nel deserto. Da
questo momento la presenza araba nel Maghreb, che fino ad allora era stata numericamente
piuttosto esigua, si rafforza e si consolida definitivamente.

- 1212 Dopo la sconfitta a las Navas de Tolosa da parte degli eserciti cristiani, che da avvio
alla fase piu energica della reconquista, il regno degli Almohadi si avvia a sua volta a una
rapida fase di disgregazione. Nel 1236 e nel 1249, rispettivamente, Cordoba e Sevilla
vengono conquistate dai cristiani. Ai successi militari dei cristiani si accompagnano la

14



crescente riduzione e frammentazione dei domini arabo-berberi in Spagna e nel Maghreb.
Mentre gli arabi sconfitti si rifugiano in prevalenza nelle citta del Maghreb, in Spagna
sopravvive ormai solo il regno di Granada che sotto la dinastia dei Nasridi vive un ultimo
memorabile periodo di fioritura artistica (I’Alhambra viene per 1’appunto edificato in questo
periodo, fra il XIII e XIV secolo). Intanto nel Maghreb, attorno alla meta del XIII secolo,
prendono forma i tre regni di Marocco, Algeria e Tunisia.

Risale a questo periodo il manoscritto compilato dal lessicografo tunisino Ahmad al-Tifashi
(1184-1253) il cui titolo si puo tradurre in: I piaceri dell 'udito attraverso la scienza musicale.
Scoperto in anni recenti, il codice di al-Tifashi ¢ attualmente considerata la fonte forse piu
importante e attendibile per la ricostruzione dello sviluppo storico della musica andalusa.
Un’altra straordinaria testimonianza della fioritura musicale spagnola nel Medioevo ¢ il
manoscritto delle Cantigas de Santa Maria attribuito ad Alfonso X “el Sabio” re di Castiglia e
Ledn e compilato fra il 1250 e il 1280. La politica di mediazione di Alfonso X fra cristiani e
arabi sembra rispecchiarsi in questo prezioso codice le cui musiche e le cui celebri 40
miniature raffiguranti ’intero strumentario dell’epoca, testimoniano una fertile convivenza e
simbiosi artistica fra cristiani ¢ musulmani.

- 1258, Con la conquista e distruzione di Baghdad ad opera dei Mongoli, inizia quella che
viene considerata la lunga fase di decadenza della civilta e della musica araba, che viene
accentuata dalla successiva dominazione turca.

- XIV-XV sec. Dalla Turchia inizia l'espansione dell'ITmpero Ottomano. Nel 1453 1 turchi
conquistano Costantinopoli che viene ribattezzata Istanbul.

1492 Con la caduta di Granada i i re spagnoli completano la reconquista. Gli arabi di Spagna
trasferendosi nelle citta del Maghreb quali Fés, Tlemcen, Tétouan, Algeri, Tunisi portano il
beneficio della loro ricca tradizione culturale e artistica, trapiantandovi lo stile musicale
andaluso. Si avvia cosi un ulteriore processo di acculturazione dal quale, attraverso un lungo e
poco documentato assestamento, la musica arabo-andalusa col suo ricco repertorio di nithat
assumera quelle caratteristiche stilistiche su base nazionale (Marocco, Algeria, Tunisia, Libia)
conservate fino ai nostri giorni.

- XVI sec. L'Tmpero Ottomano conquista Siria, Egitto, Arabia, Baghdad, la Mesopotamia ¢ la
Persia, espandendosi anche nel Maghreb. L’espansione ottomana si arresta pero alle pendici
dell’ Atlante consentendo al Marocco, di sottrarsi alla dominazione turca e di limitare cosi gli
influssi orientali sulla cultura e sulla musica del paese. Negli altri paesi arabi soggetti
all'lmpero Ottomano la musica turca (che era a sua volta profondamente debitrice della
tradizione araba e aveva raggiunto altissimi livelli di artisticita), esercita una supremazia che
proseguira fino al XIX secolo, imprimendo su molti aspetti della musica araba un’impronta
rimasta indelebile.

- XIX sec. Inizia la riscossa degli arabi che, con l'appoggio delle potenze occidentali, riescono
via via a conquistare margini crescenti di autonomia dall'lmpero Ottomano. In questo
processo di risveglio nazionalistico e insieme di modernizzazione, I'Egitto si guadagna il
ruolo di nazione guida del mondo arabo. Proprio in Egitto, nella seconda meta del XIX sec., si
manifesta una forte spinta alla rinascita della tradizione musicale araba, la cosiddetta Nahda
("rinascita"), il cui obiettivo ¢ di sottrarsi al predominio della scuola turca e di rinnovare lo
stile della classicita.

15



- XX sec. In Egitto (dal 1904), in Libano, in Algeria (dal 1906) prende avvio il rapido
sviluppo dell'industria discografica che, in parallelo con un forte processo di urbanizzazione,
porta al formarsi di un nuovo, vasto pubblico soprattutto cittadino, i cui gusti determinano
l'affermazione di nuovi generi musicali di piu facile consumo. Poco dopo, a partire dagli anni
Venti, prendono il via le trasmissioni radiofoniche che danno un contributo decisivo
all'ampliamento in senso popolare del pubblico. L'avvento dei mass media produce quindi
anche nei paesi arabi quel confronto — o conflitto se si vuole — fra difensori di una musica
d'arte, legata alla tradizione classica, e musica di piu largo consumo, pitt 0 meno influenzata
dai modelli occidentali. Ma a differenza dell'Europa e dei paesi industrializzati in genere, nel
mondo arabo questo confronto, come abbiamo gia ricordato, presenta aspetti e caratteri molto
diversi e piu complessi che non si risolvono in una semplicistica contrapposizione fra
tradizione musicale classica e popular music. Egitto, Algeria, Marocco, Libano sono forse 1
paesi dove piu vistoso ¢ stato il processo di modernizzazione, accompagnato perd da un forte
recupero delle tradizioni classiche e, insieme dalla nascita di nuovi generi musicali dove
passato e presente, lingua classica e poesia dialettale, strumenti tradizionali e occidentali si
coniugano in una grande varieta di stili. Si va dall’ughniyya (la canzone moderna) egiziana,
alla sequela di generi che in Algeria e nel Maghreb combinano in vario modo stile andaluso,
tradizioni folkloriche, influenze moderne e occidentalizzanti: sha’bi, hawzi, ariibi, shargt,
badawi (genere quest’ultimo dal quale prende origine il rai). Forti di una vasta popolarita e di
un grande ascendente, artisti come gli egiziani Muhammad 'Abd al-Wahhab o Umm Kulthim
(la cantante in assoluto piu amata e venerata nel mondo arabo), gli algerini Mohamed el-
Anka, Cheykh Hamada, Reinette 1’Oranaise, la scandalosa Cheikha Rimitti (considerata la
grande madre del rai), sono stati capaci capaci di coniugare nella propria opera aspetti in
apparenza antitetici fra loro: saldamente radicati nella tradizione, ma al tempo stesso pionieri
dell'innovazione e beniamini del grande pubblico.

I1. 06 Musica e Islam. Il sufismo

L'Islam conta gli anni a partire dal 622 d.C., I'anno dell'Egira, ossia la fuga di Maometto dalla
Mecca a Medina. Ma la vicenda storica degli arabi e della musica araba ha inizio in un'epoca
anteriore all'introduzione dell'lslam, la cosiddetta jahiliyya (lett.: ignoranza, oscuritd). La
civilta musicale araba era certamente gia fiorente nei secoli precedenti I’avvento dell’Islam,
anche se le conoscenze relative a questo periodo e alle sue origini sicuramente remote restano
alquanto approssimative e incerte. Come abbiamo gia ricordato, 1’epoca della jahiliyya fu
caratterizzata dalla fiorente tradizione delle gainat, nella cui arte musicale il piacere
intellettuale si mescolava al piacere dei sensi. Questa originaria commistione fra musica e
piacere ¢ probabilmente uno degli elementi decisivi nel determinare l'atteggiamento di
sospetto che la religione islamica ha coltivato da sempre nei confronti della musica.
Maometto (Muhammad) fece esperienza diretta di questa realta e la sua predicazione ando
senza dubbio a colpire pesantemente questo costume che era fortemente radicato in seno alla
societa preislamica. In realtd nel Corano (al-Qu’ran) — che secondo la tradizione ¢ la
trascrizione delle parole che Dio (Allah) dettd a Maometto — non solo non c’¢ alcun giudizio
di condanna nei confronti della musica, ma addirittura non c’¢ nessun riferimento esplicito ad
essa. | problemi nascono dal fatto che la religione islamica considera come suoi testi sacri
oltre al Corano e alla Bibbia, anche gli Hadith (ossia 1 testi raccolti successivamente alla
morte di Mometto che riportano le frasi e i discorsi attribuiti al profeta), e la Sunna, una vasta
raccolta di precetti e di insegnamenti tramandati fin dai primi secoli.

Se dunque nel Corano non c’¢ nessun riferimento esplicito alla musica, né pro, né contro di
essa, altrove, in particolare negli Hadith sono numerose le frasi attribuite a Maometto in base

16



alle quali molti teologi deducono che la musica ¢ da considerarsi haram (proibita). Molti
studiosi dell'Islam ritengono ormai appurato che gli Hadith costituiscano una tradizione in
parte spuria, non riconducibile cio¢ alla predicazione di Maometto, ma redatta in epoche
successive per fare della religione uno strumento piu facilmente adattabile alle esigenze di un
sistema di potere teocratico, il cui diritto si fonda sulla shari'a, la legge islamica ricavata dai
testi sacri della religione. Ciononostante gli Hadith continuano a essere venerati come parola
autentica del profeta e applicati come legge indiscutibile, una questione questa che solleva
problemi di vasta portata, che vanno ben al di l1a del campo musicale.

Di fatto, da secoli I’Islam dibatte aspramente attorno alla musica e alla sua legittimita: un
segnale che se non altro conferma indirettamente 1’importanza del ruolo che quest’arte riveste
nel mondo arabo e islamico. Alla severa condanna degli uni, corrisponde da parte di altri una
difesa a spada tratta della musica come portatrice di profondi valori spirituali e religiosi.
D’altronde ¢ proprio nella Bibbia (che anche I'Islam riconosce come testo sacro e verita
rivelata) che la musica vanta autorevoli credenziali. Basti pensare al Re David che la
tradizione considera 1’autore del Libro dei Salmi, una raccolta di preghiere destinate al canto,
che lo stesso re avrebbe intonato accompagnandosi con 1’arpa.

La condanna nei confronti della musica prende le mosse da alcuni versetti del Corano la cui
interpretazione ¢ particolarmente controversa e dove si menzionano la voce seducente di
Satana, il crogiolarsi nelle vanita o in discorsi oziosi che sviano dalla fede. Li riportiamo di
seguito.

Sura XVII (4l-Isra’, 11 Viaggio Notturno), 63-64

[Allah]disse: «Vattene! E chiunque di loro ti seguira, avra I'Inferno per compenso, abbondante
compenso. Seduci con la tua voce quelli che potrai, riunisci contro di loro i tuoi cavalieri e 1
tuoi fanti, sii loro socio nelle ricchezze e nella progenie, blandiscili con promesse» . Le
promesse di Satana non sono altro che inganni.

Sura XXXI (Lugman), 6
Tra gli uomini vi € chi compra storie ridicole per traviare gli uomini dal sentiero di Allah e
burlarsi di esso: quelli avranno un castigo umiliante.

Sura LI (4n-Najm, La Stella), 57-62

L'Tmminente s'avvicina, nessuno, all'infuori di Allah, puo svelarla!

Ma come, vi stupite di questo discorso? Ne riderete invece che piangerne o rimarrete 0ziosi?
Prosternatevi piuttosto davanti ad Allah e adoratelo!

In questi versetti, anche alla luce degli Hadith, c'¢ chi legge un riferimento alla musica intesa
come attivita oziosa e anticamera del vizio, un’interpretazione nella quale traspare
un’immagine peccaminosa della musica riconducibile all’epoca dissoluta della jahiliyya.
L’argomento principale dei difensori della musica si incentra invece su quei versetti del
Corano nei quali ¢ contenuta un’esplicita diffida nei confronti di un eccessivo puritanesimo,
di chi pretende di proibire i piaceri leciti che Dio ha concesso agli uomini:

Sura VII (41-A'raf), 32

Di": «Chi ha proibito gli ornamenti che Allah ha prodotto per i Suoi servi e i cibi eccellenti?».
Di': «Appartengono ai credenti, in questa vita terrena e soltanto ad essi nel Giorno della
Resurrezione».

17



Sura LXVI (A¢-Tahrim, L'Interdizione), 1
O Profeta, perché, cercando di compiacere le tue spose, dichiari illecito quello che Allah ti ha
permesso ? Allah ¢ perdonatore, misericordioso.

Si tratta come si ¢ detto di una disputa ormai ultramillenaria che, per quanto possa sembrare
anacronistica, ¢ tutt'altro che conclusa, basti pensare ai fatti accaduti in anni recenti in Iran, in
Sudan, nell’ Afghanistan dei mujaeddin e poi dei talebani. Si tratta di paesi nei quali vige la
shari‘a, vale a dire nazioni la cui legislazione applica alla lettera gli obblighi, i divieti e le
punizioni prescritte dalle autorita religiose (altri paesi nei quali ¢ in vigore la legge islamica
sono: Arabia Saudita, Kuwait, Yemen, Bahrain, Qatar, Emirati Arabi Uniti, Iran, Afghanistan,
Pakistan, Cecenia, Sudan, Somalia, Mauritania). Le cronache recenti hanno riferito
ampiamente le vicende drammatiche connesse all’applicazione della legge islamica in alcuni
di questi paesi, suscitando profonda impressione nell’opinione pubblica internazionale (come
¢ noto la legge islamica prevede la pena di morte per lapidazione per reati quali ad esempio
adulterio, prostituzione, sodomia).

Nonostante 1'Islam non ammetta ufficialmente un clero come istituzione organizzata,
numerosi sono i religiosi cui vengono riconosciute particolare autorevolezza e leadership.
Ebbene se qualche leader religioso (imam, ayatollah, ulema, mufti, mullah, ecc.), sulla base di
una sua interpretazione del Corano, della Sunna o degli Hadith, emette una fatwah, ovvero
una sentenza di condanna della musica, la cosa produce precise conseguenze giuridiche e
penali sanzionate dalla shari‘a. Verra ordinata la chiusura dei locali e dei cinema e la polizia
religiosa interverra per punire i trasgressori pit 0 meno duramente (non molto diversamente
da quanto accadeva all’epoca dell’Inquisizione, oppure nello Stato Pontificio fino a due secoli
fa, quando i papi ordinarono a piu riprese la chiusura dei teatri e le cantanti di opera lirica
venivano considerate come creature di Satana).

Eppure, come gia sappiamo, proprio I’Islam ¢ la culla di un movimento spirituale che ha
elevato la musica a una dignita senza uguali, facendone il mezzo privilegiato per raggiungere
la completa comunione con Dio. Si tratta del tasawwuf, movimento mistico ed esoterico
meglio noto col nome di sufismo (cfr. anche gli Appunti del I modulo, pp. 34-35). Dalla
Persia alla Turchia, dal Pakistan al Maghreb, la diffusione del sufismo si avvio fin dal VII
secolo, radicandosi nella coscienza popolare grazie a una dottrina i cui richiami all’interiorita
e alla fratellanza facevano piu presa della proliferante e sempre piu cervellotica precettistica
dei mullah. La tradizionale professione di tolleranza e di amore universale propria del sufismo
ha generato attriti frequenti con gli apparati piu rigidamente ortodossi del potere islamico. N¢é
sono mancate persecuzioni, con mistici del sufismo accusati di eresia e messi a morte. Il caso
piu celebre ¢ forse quello di Hallaj (IX-X sec.) che venne decapitato dopo essere stato
sottoposto a lunghe torture. Ancor oggi nei paesi dove piu forte ¢ il fondamentalismo, il
sufismo ¢ sottoposto a un forte controllo o a misure repressive: una sorta di conflitto latente in
seno all’Islam di cui giungono all’esterno solo scarsissimi echi.

Vestiti di indumenti di lana grezza (sif), i dervisci si raccoglievano, allora come oggi, in
confraternite di dervisci, ossia asceti iniziati alla tariga (via) e alla pratica del sama ‘ (ascolto),
la meditazione musicale che risveglia nell’anima il ricordo della sua origine e la porta
intonare 1’armonia del cosmo in unione con Dio. Tuttavia la caratteristica forse piu originale
dell’ascetismo sufi sta nel fatto che esso non si ¢ tradotto in un esoterismo chiuso all’esterno,
bensi in un movimento capace di conquistarsi un forte seguito popolare. Il rituale sufi ¢
incentrato sulla hadra (lett. “presenza”), la grande cerimonia religiosa e musicale (vedi Fig. 6
bis) all’interno della quale si celebra la preghiera del dhikr, letteralmente “ricordo”,

18



evocazione di Dio). La hadra e il dhikr si svolgono in un susseguirsi di canto, musica, danza
(quella roteante delle confraternite Mevlevi ¢ divenuta celebre anche in Occidente, v. Fig. 6
bis). Mentre i fedeli si fanno trascinare collettivamente al ritmo via via accelerato della danza
sacra, le preghiere e le invocazioni ad Allah proseguono per ore, fino a quando la Aadra, la
presenza di Dio, si manifesta e i partecipanti entrano in uno stato di trance e di estasi mistica
(wajd).

Per una visione d'insieme del sufismo e della sua vasta produzione poetica e letteraria si
consiglia il volume [ mistici dell'lslam. Antologia del sufismo, a cura di Eva de Vitray
Meyerovitch, Guanda, Parma 1991.

Fig. 6 bis

? -u_l_i

R St

[1a tipica danza dei “dervisci rotanti” della confraternita Mevlevi]

19



I1. 07 Problemi di classificazione della musica araba e islamica

Riallacciandoci a quanto gia detto in precedenza a proposito dell'oralita, del sistema del
magam, del sufismo, del rapporto fra musica e Islam, cerchiamo ora di riassumere alcuni
aspetti basilari della musica araba in relazione ai vari generi, forme e stili musicali.

La prima distinzione che si potrebbe porre sarebbe quella fra musica profana e musica
religiosa (Touma tratta in effetti separatamente i due ambiti). Tuttavia questa distinzione
viene in parte a cadere e si rivela poco praticabile in quanto in entrambi 1 generi si ricorre
spesso alle medesime forme poetiche e agli stessi stilemi musicali. Questa compenetrazione si
verifica in particolare nell’ambito della musica di ispirazione sufi, nelle cui celebrazioni
musicali e preghiere collettive ricorrono abitualmente forme, testi, contenuti poetici che
appartengono a pari titolo al repertorio della musica profana (gasida, muwashshah, dawr,
layalr, mawwal, ghazal, ecc.)

Piu funzionale - per quanto di comodo — potrebbe apparire una distinzione fra musica vocale e
musica strumentale. Ma anche in questo caso si tratta di ambiti strettamente intrecciati, specie
per il fatto che la tradizione classica della musica araba, nel Mashreq come nel Maghreb si
incentra essenzialmente su una varieta di forme tutte riconducibili alla suite, ossia a una
sequenza di brani accomunati dal medesimo magam, nella quale si alternano sistematicamente
episodi strumentali e vocali. E’ il caso del magam al- ‘irdaqi (Iraq), della wasla (Egitto, Siria,
ecc.), nonché della nitha andalusa.

Partiremo tuttavia dalla musica vocale che, storicamente - dalle gainat a Umm Kulthim a
Khaled - resta l'asse portante delle numerose espressioni musicali della cultura araba e ci
consente di trattare insieme musica religiosa e musica profana.

Storicamente la letteratura e la poesia araba hanno coltivato un costante e proficuo rapporto
con la musica, e lo stesso vale per la musica, che pone le proprie fondamenta sulla parola,
sulla sonorita e sul ritmo propri della lingua araba. Si tenga conto che nel mondo arabo, oltre
alla lingua letteraria classica, il cui monumento piu illustre ¢ il Corano, esiste la realta
variegata della lingua colloquiale, un insieme di numerosi dialetti nazionali e regionali anche
molto diversi fra loro che costituiscono la lingua parlata nella vita quotidiana, nonché il
linguaggio usato nella musica popolare e anche in vari generi di musica classica.

In ultima analisi la virtu suprema di un cantante arabo, specialmente nell’ambito della musica
classica, ¢ proprio la sua capacita di rendere evidente il significato poetico attraverso una
perfetta resa del suono verbale mediante la pronuncia, l'articolazione, il timbro e le altre
risorse della tecnica vocale. Questa assoluta centralita della parola rimanda immediatamente
alla parola per eccellenza, ossia al Corano che — nonostante la scarsa sintonia fra teologi e
musicisti — costituisce in effetti il punto di riferimento obbligato dell'arte musicale arabofona.

11. 08 11 suono della parola: la recitazione del Corano e I’adhan

La recitazione pubblica del Corano (tajwid) ¢ un'arte molto difficile, di fatto riservata a fedeli
in possesso di particolari doti musicali che si sono sottoposti a un lungo apprendistato. I
principi basilari del tajwid vengono appresi fin da bambini alla scuola coranica che, non
casualmente, costituisce una tappa obbligata nell'apprendistato di molti dei grandi interpreti
della musica araba. Alla scuola coranica, dove i bambini entrano prima di imparare a leggere
e scrivere, 1’apprendimento del testo sacro e la sua corretta dizione, avviene attraverso
I’allenamento sistematico della memoria, ¢ con [’aiuto di apposite formule ritmiche
fortemente scandite. Gli allievi piu capaci vengono successivamente introdotti alla pratica del
tajwid, la recitazione intonata, e delle relative formule melodiche fondate sul sistema del
maqam.

20



Secondo la religione islamica, il senso, il significato della parola divina viene identificato
quasi nel suo stesso suono, dunque la recitazione, la pronuncia sono soggette a regole precise
e rigorose, le stesse regole che 1 piu grandi cantanti, buona parte dei quali si sono formati
musicalmente attraverso lunghi anni di frequenza alla scuola coranica, trasferiscono e
applicano nella loro arte vocale sia essa classica o popolare. L'elogio piu alto che viene rivolto
a una cantante come Umm Kulthiim ¢ proprio il riconoscimento che la sua inarrivabile arte di
interpretare e di rendere il senso poetico della parola cantata le viene dalla sua profonda
padronanza della recitazione coranica.

Lo studio del Corano e del tajwid — tecnica che prevede diversi stili di recitazione (fra cui il
tartil) pit o meno ricchi di musicalita — prosegue per anni. In Egitto, ad esempio, questo
studio si conclude solitamente all'Universita al-Azhar del Cairo, con il conseguimento della
qualifica di shaykh, ossia di maestro, un titolo che tutti i piu grandi interpreti vocali della
musica araba hanno sempre esibito con orgoglio.

La corretta recitazione del Corano implica dunque la padronanza dell'intonazione e la
conoscenza dei principi del magam, in altre parole una preparazione musicale di alto livello.
Ciononostante per la dottrina islamica la recitazione del Corano non ¢ considerata una forma
di canto e non ha nulla a che fare con la musica. Chi declama il Corano non ¢ considerato un
cantante ma viene denominato mugri (recitante), diversamente dal cantore di inni religiosi,
indicato col termine di munshid

Un esempio di recitazione coranica nello stile del zartil ¢ incluso nell’antologia audio (C-01).
Si tratta dei primi versetti della seconda sura ("Sura della vacca") nell'interpretazione del
siriano Shaykh Hamza Shakkur. Ne riportiamo il testo tradotto. All'inizio, come sempre
accade nella recitazione del Corano, vengono pronunciate le parole iniziali della prima sura
che apre il Corano

Testo (Corano, II, 1-5)

[I:1 Bi ism 'illah ir rah.man ir rah. Tm ]
Nel nome di Dio,il clemente, il misericordioso
II:1 Alif-Lam-Mim
Alif Laam Miim
I1:2 Zalika al kitab la rayb fehi huda(n) li al muttaqin
Questo e il libro scevro di dubbi dato come guida per i timorati di Dio,
I1:3 'Allazina yu'mintin bi al ghayb wa yuqiimiin as. S.alah wa min ma
razaqnahum yunfiqiin
i quali credono nell'lnvisibile, eseguono la Preghiera ed elargiscono cio che abbiamo
loro donato;
II:4 wa 'allazina yu'miniin bi ma unzila 'ilayka wa ma unzila min qablika wa bi al 'akhirah
hum yugqintin
e che credono in cio che e stato rivelato a te e in cio che é stato rivelato prima di te e
son certi del mondo dell'Oltre.
II:5 'Ula'ika ala huda(n) min rabbhim wa 'ula'ika hum al muflih. @in
Questi sono i ben guidati da loro Signore, questi son coloro che prospereranno.

Questo tartil ¢ intonato in magam bayati, un magam la cui scala comprende intervalli "neutri"
corrispondenti all'incirca a 3/4 di tono (cfr. le figg. 4 e 5 che mettono a confronto le scale dei
magamat rast, bayati e saba; in merito all’intervallo di 3/4 di tono cfr. pp. 38-39 degli appunti
I modulo, figg. 1-3). C’¢ una particolarita del magam saba che merita di essere segnalata in
quanto decisamente fuori della norma, ossia il fatto che questo modo, contrariamente a quanto

21



accade per la quasi totalita delle scale musicali conosciute, non abbraccia un'ottava giusta.
Partendo dal re, la scala del magam saba dovrebbe infatti concludersi come di consueto con
I’ottava nota sul re (cfr. le osservazioni al § 11.04), e invece conclude sul re bemolle per poi
passare al mi (anziché al mi semi-bemolle come nella prima ottava). Per un esempio musicale
di questo magam cfr. antologia audio C-07.

Nota
Su Internet sono presenti numerosi siti dai quali ¢ possibile ascoltare online la recitazione intonata
dell’intero Corano. Ecco di seguito un paio di indirizzi:

http://islaam.com/audio/quran/

http://islamicity.com/mosque/arabicscript/Ayat/1/1_1.htm
(questo sito contiene 1’audio di tutte le 114 sure del Corano con scorrimento sincronizzato del testo in
arabo e della relativa traslitterazione e traduzione in varie lingue).

Accanto alla recitazione del Corano, altra istituzione fondamentale della liturgia islamica ¢
I'adhan, ossia l'appello alla preghiera che risuona cinque volte al giorno dall'alto del minareto
e chiama 1 fedeli al rito del sala (preghiera). L'adhan che veniva un tempo intonato a
squarciagola dal mu ‘adhdhin (muezzin), e che rispetto alla lettura del Corano ha una veste
musicale assai piu ricca ed elaborata, non di rado virtuosistica, viene oggi diffuso attraverso
altoparlanti che ne trasmettono versioni registrate come quelle che che si possono ascoltare
negli esempi riportati nell’antologia audio (C-02-03-04-05). L'adhan viene intonato secondo
formule tradizionali e magamat molto conosciuti che variano a seconda delle ore del giorno. I
quattro esempi dell’antologia presentano altrettante diverse interpretazioni di un adhan
intonato su una formula melodica molto diffusa, in magam rast (la prima esecuzione ¢
integrale, le altre tre sono limitate ai primi due versetti).

Adhan — Testo:
Allahu akbar [2 volte]
Allah is Greatest
Ash-hadu an la ilaha illa-1lah [2 volte]
1 bear witness that there is no god but Allah
Ash-hadu anna Muhammadan Rasulu-llah [2 volte]
1 bear witness that Muhammad is the messenger of Allah
Hayyi 'ala s-salah [2 volte]
Hasten to the prayer
Hayyi 'ala 1-falah [2 volte]
Hasten to salvation
Allahu akbar [2 volte]
Allah is Greatest
La ilaha illa-11ah.
There is no god but Allah

I1. 09 Le forme classiche della poesia per musica

Nelle moschee la presenza del canto e della musica ¢ sempre stata soggetta a forti limitazioni,
quando non addirittura proibita del tutto (gli strumenti, a parte la percussione, sono
generalmente vietati). Pertanto nelle moschee I'eventuale componente musicale delle
preghiere e delle funzioni religiose ¢ di norma limitata al solo canto, affidato per lo pit a un
solista al quale si unisce un coro spesso in funzione responsoriale (con il compito cio¢ di
rispondere al solista ripetendone una frase o un ritornello). Questo repertorio vocale, cantato

22



su testi poetici composti appositamente (e quindi nettamente distinto dalla recita del Corano)
viene indicato col termine generico di inshdd (innodia). L'inshad trova ampio spazio
soprattutto nei riti e nelle preghiere delle confraternite sufi, in particolare in quelle cerimonie
specificamente imperniate sulla musica e sulla danza come la hadra (presenza) — detta anche
sama ‘ (ascolto) — nella quale si celebra collettivamente il dhikr, la preghiera che il sufismo
prescrive ai suoi adepti in aggiunta al sala giornaliero comune a tutti i musulmani (in realta il
dhikr puo essere celebrato anche in silenzio, in forma individuale).

Un esempio molto rigoroso di inshad in arabo classico di ispirazione sufi ¢ quello offerto da
Suleyman Dawid, "gran muezzin" della Moschea di Damasco nell'esempoio C-06
dell’antologia audio. Nel ruolo del munshid (il cantante di inshad), sostenuto dagli interventi
corali dei figli e senza nessun accompagnamento strumentale, Dawiid esegue una suite
(nawba) su componimenti poetici scritti in lingua letteraria nelle forme classiche della gasida
(il metro piu importante e illustre della poesia araba) e del muwashshah, la forma strofica
caratteristica della nawba andalusa e diffusa anche in Oriente. Si tratta in entrambi i casi di
composizioni strofiche, che prevedono cio¢, ad ogni nuovo verso o strofa della poesia, la
ripetizione di una o piu frasi musicali — a volte con funzione di ritornello. Mentre il coro
intona questi versi nella loro veste melodica piu semplice, il solista si cimenta ogni volta in
raffinate e difficili improvvisazioni nelle quali ha modo di mostrare tutta la sua maestria
vocale. Nell'esempio dell’antologia si ascolta un estratto di alcuni minuti del muwashshah
Sara min Makkatin col quale ha inizio la nawba in magam bayati della durata complessiva di
circa un'ora.

Sara min Makkatin (muwashshah) — testo
(trascriz. parziale, tratta dalle note di copertina del disco)
ai
1. Sara min Makkatin bi-Buraqi 'izzin li-aqsa masjidin wa-'ala s-sama'a,
He went from Mecca to Jerusalem on the wings af Burdq and raised himself to theskies,
2. Mufattahatun lahu l-abwabu minha, yujawizuha il l-oarshi (i)rtiqa'a,
Where the doors were opened to him : He went through them up oa the Throne.

Se la forma puramente vocale ¢ I'emblema della tradizione religiosa piu antica e osservante,
fin dal Medioevo il sufismo ha contribuito fortemente al progressivo arricchimento musicale
dei riti che le confraternite celebrano spesso al di fuori delle moschee. Abituale nelle
celebrazioni religiose sufi ¢ la presenza degli strumenti che, in pratica, affiancano il munshid
sostituendo il coro. Nell'esempio C-07 si ascolta un estratto da una suite strumentale e vocale
denominata wasla. L’esecuzione ¢ affidata all’Ensemble al-Kindi, la cui formazione € un
tipico esempio di takht il piccolo complesso impiegato nella musica araba classica (vedi piu
avanti), presente qui in una formazione ristretta a ganin (il salterio a pizzico), nay (flauto di
canna) e percussione [rigq € bendir].

Anche in questo caso si ha a che fare con 1’usuale integrazione di forme musicali profane in
ambito religioso. Il brano, in magam saba, inizia con un bashraf , una composizione antica di
autore anonimo. Segue (a 2:50) un fagsim (improvvisazione libera) del ganiin. Viene poi
eseguito un sama ‘7 (4:42), una breve composizione del musicista siriano Tawfiq al-Sabbagh
(1892-1964) che si basa su un wazn molto comune in 10 tempi detto sama ‘T thaqil (cfr. lo
schema di fig. 6). Segue un fagsim del nay (6:24), al termine del quale inizia il primo brano
vocale della wasla (10:00), un muwashshah, che si apre con il verso Adir lana akwaban ("Fai
circolare i calici di vino"). Al termine del muwashshah, il munshid Shaykh Hamza Shakkur

23



esegue un layali (13:34), ossia un vocalizzo improvvisato su una breve frase poetica fissa
(«yah 111, ya 'y, "Oh notte mia, oh occhi miei!") col quale si conclude I’esempio.

La consuetudine di utilizzare nell'innodia religiosa muwashshah, qasida, zajal (ossia le forme
poetiche piu illustri della musica classica profana, sia arabo-andalusa sia orientale), rende di
fatto molto labile in termini musicali la distinzione fra musica sacra e musica profana che, in
effetti, da un punto di vista stilistico (e talvolta anche in senso letterale, come accade nel
ghazal, un genere di poesia erotica utilizzata della musica sufi), parlano un linguaggio
comune. Questo interscambio riguarda anche altre forme poetiche, sia colte sia popolari. E' il
caso del gia citato /ayali, oppure del dawr (o dor) — un componimento poetico di forma
strofica in lingua classica o colloquiale fiorita nel XIX sec. in Egitto. Un altra forma in versi
usata sia nella musica religiosa sia in quella profana, ¢ il mawwal, breve testo poetico
espressamente concepito per essere totalmente improvvisato su un ritmo libero.

I1. 10 La musica religiosa popolare: dhikr e madih

Tutte queste forme, in una veste piu popolare e redatte in lingua araba dialettale, fanno la loro
comparsa anche fra i canti del dhikr celebrato pubblicamente.

I1 sufismo tiene in altissima considerazione il dhikr collettivo (cfr. a riguardo gli appunti del I
modulo) che, specie in occasione dei mawalid (le feste che celebrano l'anniversario della
nascita del Profeta o dei santi), riscuote una forte partecipazione popolare (si calcola che in
Egitto forse il 10% della popolazione faccia parte di confraternite sufi).

La celebrazione pubblica del dhikr assume di regola la fisionomia di una una vera e propria
festa musicale che puo durare ore ed ore. Esso si svolge sotto la guida di uno shaykh che pud
svolgere anche la funzione di cantante solista, detto munshid se la cerimonia utilizza testi in
lingua classica o maddah se vengono cantati brani in dialetto di carattere popolare (¢ il caso
piu frequente). A seconda della confraternita che 1'organizza, il dhikr puo svolgersi in modi,
luoghi e circostanze diverse, di regola pero esso culmina nella interminabile e ripetitiva danza
sacra, il cui lento crescendo conduce coloro che vi partecipano alla percezione della hadra, la
presenza divina, e quindi all'estasi (wajn)

11 dhikr, che si apre sempre con la recita del Corano si articola in numerose fasi che includono
preghiere, invocazioni, Du'a (supplica ad Allah), Takbir, Asmah'u-llah (1'elencazione dei 99
nomi di Allah), ecc. La parte musicalmente piu ricca ed elaborata del dhikr celebrato in
pubblico ¢ pero il madih — letteralmente: "glorificazione" — nel quale il solista (il termine
maddah indica appunto il cantante di madih), coadiuvato dal coro, canta e improvvisa su testi
strofici, modellati sulla falsariga di muwashshah, qasida, dawr, oppure liberi tipo mawwal o
layall.

Rispetto all'inshad colto, il madih ha un carattere molto piu estroverso, immediato,
musicalmente orecchiabile, ma la competenza e il virtuosismo del cantante sono messi alla
prova non meno severamente. In questi testi religiosi, presi dalla tradizione o composti ex
novo, in linea con l'illustre produzione poetica del misticismo sufi, si fa uso di un linguaggio
spesso molto ardito, che sfida le censure della morale religiosa mediante un frequente ed
esplicito riferimento all'amore carnale, all'amplesso, al desiderio dell'altro. Queste immagini
poetiche vengono interpretate come metafore dell'amore divino, secondo il gusto del ghazal,
l'antico genere di poesia amorosa sufi che compare quasi immancabilmente nei testi di madih.
Dal Maghreb al Mashreq, i maddah godono di un largo seguito popolare, la loro musica ha
una vasta circolazione (soprattutto in cassetta), viene trasmessa alla radio e alcuni di essi

24



come gli egiziani Shaykh Ahmad al-Tuni, Shaykh Yasin al-Tuhami, Shaykh Ahmad Barrayn
hanno raggiunto una notorieta internazionale nel circuito della world music, con cd pubblicati
e distribuiti da case discografiche straniere.

L'esempio C-08 dell’antologia propone la parte iniziale (fino a 13:22) e la parte conclusiva
(da 13:22 alla fine): del madih intitolato 'Ulbet al-Sabr, interpretato da Shaykh Ahmad
Barrayn con l'accompagnamento del coro in funzione responsoriale, della percussione e con
l'intervento iniziale del flauto gharb (una varieta di nay). Si noti la lenta e progressiva
accelerazione del ritmo (nell'insieme il brano dura circa mezz'ora) Il pezzo si apre per
l'appunto con un fagsim gharb, cui segue un'improvvisazione vocale (mawwal) che porta
all'entrata del canto strofico su ritmo misurato in quattro, nel quale viene dato largo spazio
all'improvvisazione vocale del solista. Il ritmo in quattro tempi ¢ il ritmo d'obbligo nei canti
sufi che accompagnano la danza, per consentire ai partecipanti un preciso movimento
oscillante del corpo e della testa da sinistra a destra. Nel corso dell'esecuzione Ahmed
Barrayn si cimenta in improvvisazioni molto libere e fantasiose, fra le quali si ascolta (da
08:08 a 08:42 circa) un tipico esempio di inserzione di musica profana in un contesto
religioso. Si tratta del tema conclusivo di una delle canzoni piu celebrate e amate dell’intera
musica araba, al-Atlal (Rovine), un titolo del 1967 che fu uno degli ultimi grandi successi
della cantante egiziana Umm Kulthiim.

I1. 11 La tradizione della musica strumentale

La vasta area geografica nella quale viene coltivata l'arte del magam, viene suddivisa
abitualmente in cinque grandi regioni stilistiche: il Maghreb, 1'Egitto, la Siria, 1'lraq e la
penisola arabica. A parte le numerose differenze concernenti il dialetto, la nomenclatura, il
repertorio, la struttura dei magamat, gli strumenti, le forme musicali e poetiche, c’¢ un
elemento che fin dal Medioevo accomuna queste diverse aree, ed ¢ la predilezione, sia nella
musica religiosa, sia in quella profana, per un'organizzazione formale basata sulla suite, ossia
una lunga successione di brani strumentali e vocali alternati fra loro la cui durata complessiva
puo essere anche di parecchie ore.

In Egitto, da almeno centocinquant'anni a questa parte, si ¢ imposta la wasla, una suite sul cui
impianto formale ¢ fiorita la musica della Nahda, e su cui si sono fondati (e in parte si
fondano tuttora) tanto la musica religiosa sufi, quanto la musica di intrattenimento nei locali
pubblici, nonché 1’ughniyya, la canzone moderna cresciuta e affermatasi a partire dagli anni
Trenta ad opera soprattutto di Umm Kulthtim.

In Iraq viene tuttora coltivata I’antica e illustre tradizione del magam al-'iraqi caratterizzato
dalla imponente struttura del fas/, una suite vocale e strumentale che pud raggiungere le tre-
quattro ore di durata.

In Siria, cosi come in Turchia, la suite viene denominata fasil (ma si incontrano anche wasla e
nawba, cfr. C-06, C-07), mentre la musica iraniana custodisce la tradizione del radif.

Ma ¢ soprattutto nel Maghreb, erede e continuatore della tradizione andalusa, che la grande
suite vocale strumentale ha la sua culla e il suo culmine artistico. La musica classica del
Maghreb si indentifica infatti nella niha andalusa, un monumentale repertorio vocale e
strumentale custodito e tramandato amorevolmente per secoli, fatto oggetto di studi
approfonditi e di recuperi tali da consentire oggi la riproposizione di questa tradizione con una
rinnovata consapevolezza storica e interpretativa (per un breve esempio audio di nitha
algerina, cfr. A-03-04).

La tradizione della nitha sara presa in esame piu ampiamente nei paragrafi dedicati alla
musica andalusa. In generale, per quanto riguarda i brani strumentali che fanno la loro

25



comparsa nella suite, incorniciando e intercalandosi agli episodi vocali, al di 1a della grande
varieta di forme e di stili propri delle varie epoche e aree geografiche, si pud fare una
distinzione fondamentale, valida sia in Oriente sia nel Maghreb, fra brani improvvisati e
composizioni vere e proprie. Da un lato c’¢ il fagsim, ovvero l'improvvisazione solista, spesso
virtuosistica, nella quale si esplica pienamente l'arte del magam. Dall'altro lato ci sono le
forme composte — ma sempre tramandate oralmente, almeno fino al recente passato quando da
parte di alcuni studiosi e musicisti si ¢ cominciato a trascrivere parzialmente alcune di queste
composizioni. Nel novero delle composizioni strumentali, molte sono di autore anonimo,
antiche di secoli, altre sono invece opera di autori conosciuti, vissuti in epoca piu recente. Una
wasla oppure una nitba ¢ formata dalla successione di un certo numero di composizioni
strumentali e vocali appartenenti a un determinato magam o tab ", cui in genere si aggiungono
in momenti ben precisi della suite brani improvvisati. Come ¢ stato gia sottolineato, poiché 1
magamat, suddivisi in generi e famiglie sono parecchie decine, i musicisti, anche 1 piu colti,
non praticano l'improvvisazione sull'intero repertorio, ma hanno un loro repertorio
selezionato, anche tenuto conto del fatto che esistono magamat molto comuni e altri che
vengono eseguiti molto piu raramente.

Tra le forme strumentali di piu frequente impiego si possono citare dilab, longa, tahmila (di
origine egiziana), bashraf e sama 1, forme queste ultime derivate dai corrispondenti modelli
turchi-ottomani del peshrev e del semai e adottate nell'ambito della musica araba nel corso
XIX secolo. Si tratta per lo piu di composizioni brevi, che si esauriscono nell'arco di pochi
minuti (una dilab in genere ha addirittura una durata di pochi secondi) e che svolgono
funzione di preludio, intermezzo o conclusione all'interno di una suite.

Fra i brani raccolti nell’antologia audio, esempi di fagsim si ascoltano nella wasla in saba
dell'Ensemble al-Kindi (C-07), a 2:50 e 6:24.

Un altro fagsim ¢ eseguito all'inizio di C-08, prima dell’ingresso della voce.

Nella gia citata wasla dell’esempio C-07 si pud ascoltare in apertura un tipico esempio di
bashrafe, successivamente (a 4:42) un sama .

Una breve diilab si puo ascoltare in apertura del muwashshah Ya mimati (C-10) in una rara
incisione del 1910. Interessante ¢ il confronto con la stessa composizione riproposta
nell’esempio C-11, dove il medesimo muwashshah viene eseguito dall'Ensemble egiziano di
musica araba (un complesso sovvenzionato dallo stato) in una incisione del 1971. Il confronto
mette in luce l'estrema diversita dell'interpretazione. In C-11 manca ad esempio la diilab
introduttiva, mentre 1’esecuzione ¢ affidata non piu a un takht ma a un ensemble orchestrale
(firga) che, analogamente alle orchestre occidentali, comprende un certo numero di strumenti
ad arco (v. piu avanti, § I1.12). Ma I’aspetto piu significativo ¢, la totale scomparsa del
carattere eterofonico e improvvisativo che caratterizzava ’esempio C-10. In C-11 coro e
orchestra procedono invece in perfetta sincronia e coordinamento con un risultato che, se per
un orecchio occidentale sembra molto piu soddisfacente, per la concezione classica della
musica araba rappresenta in realta un impoverimento e uno snaturamento. Questa
trasformazione deriva dal fatto che il brano registrato in C-11 non ¢ piu eseguito secondo la
prassi mnemonica della tradizione orale (cui ¢ estranea l'idea di una ripetizione letterale di un
brano sempre identico a se stesso), bensi ricorrendo alla notazione scritta. Ne risulta una
sonorita molto compatta e precisa, dove le varianti individuali non sono piut ammesse. Sono
proprio queste alcune delle conseguenze piu vistose e controverse sul piano della prassi
esecutiva derivanti dall’introduzione della notazione in seguito all'affermazione dell'industria
discografica.

26



11.12 Gli strumenti e il takht

Come si puo facilmente immaginare, il mondo arabo, cosi differenziato al proprio interno,
annovera una grande quantita e varieta di strumenti musicali che possono combinarsi fra loro
nell'esecuzione dei vari generi musicali, sia puramente strumentali sia vocali.

Nel Mashreq la formazione classica della musica araba viene chiamata takht, un ensemble che
comprende un ristretto numero di strumenti a corda, a fiato e a percussione (cfr. C-07, C-09,
C-10) con un organico variabile da 3 a 6 esecutori. Nel Maghreb 1’ensemble tradizionale della
musica andalusa, denominato jawg, ha invece un organico leggeremente piu ampio (5-8
esecutori).

In entrambi 1 casi si tratta di gruppi dall’organico strumentale variabile ma con un nucleo
comune di strumenti principali, tutti di origine molto antica e con caratteristiche variabili da
regione a regione. Gli strumenti base sono i seguenti:

al-‘iid ("il liuto", trascritto spesso alla francese come oud). E considerato il sovrano degli
strumenti arabi, anche perché tutto il sistema arabo dei magam elaborato dai grandi trattatisti
del passato ¢ stato creato facendo per lo piu riferimento allo ‘izd. Caratteristiche dello
strumento sono la cassa "piriforme" (ossia a forma pit o meno di pera), il manico corto e
largo con cavigliere (dove si fissano le corde) piegato ad angolo retto. Oggi al- iid monta in

genere 6 corde (o per meglio dire 6 “cori” formati da 5 corde doppie + una singola).

[foto: http://www.larkinam.com/MenComNet/Business/Retail/Larknet/Catalog]

Tuttavia lo “id classico, scaturito dalle innovazioni di Ziryab e tuttora utilizzato nel jawg, ¢ a
cinque cori. Nell’organico della musica andalusa, il liuto a cinque (o a sei) corde viene
denominato ‘iid sharqi (“liuto orientale”), per distinguerlo dal piu antico e ormai poco diffuso
‘d ‘arbi (“liuto arabo”) di dimensioni piu dirotte e munito di 4 corde. Lo ‘id ‘arbi ¢
utilizzato ormai solo dagli ensemble di musica andalusa piu rigorosi dal punto di vista della
prassi. Sempre nella musica andalusa viene impiegata anche la kwitra (diminutivo di kithara,
chitarra), strumento piuttosto simile allo ‘#d ‘arbi ma con un manico piu lungo.

Qanin: ¢ uno strumento anch’esso molto antico e illustre, discendente del salterio citato
ripetutamente nella Bibbia e diffuso in molte culture musicali dell’antichita. Salteri affini al
ganin di forme e nomi diversi (cimbalom, zither, santur, ecc), a corde pizzicate o percosse,
sono utilizzati ancora oggi in diverse musiche tradizionali dell’Europa e dell’ Asia. Il ganiin ha
una cassa armonica a forma di trapezio su cui sono tirate le corde (72-75, ma il numero pud
variare sensibilmente) che vengono pizzicate con dei plettri di metallo fissati alle dita. Un
tagsim ganiin si puo ascoltare in C-07 a 02:50

27



[foto: http://www .larkinam.com/MenComNet/Business/Retail/Larknet/Catalog]

Nay (in turco: ney). E' un flauto di canna a sei fori (pit uno per il pollice) di dimensioni
variabili che si suona appoggiandolo all'angolo della bocca e tenendolo in una caratteristica
posizione inclinata. E' uno strumento particolarmente amato dai sufi che al suono del nay
(secondo l'immagine di una celebre poesia di Rumi) associano il lamento dell'anima che
desidera ricongiungersi a Dio (vedi sotto). Dal Maghreb all’Oriente sono presenti numerosi
tipi di flauti di canna simili al nd@y con varie denominazioni, ad es. kawwal, gharb, gasba, ecc.
I1 suono del nay o di flauti similari si puo ascoltare in: A-09 (da 01:50), A-10 (da 01:57), A-
11, C-07 (06:24).

[foto: http://home.att.net/~maged.k.mikhail/pictures.htm]

1l lamento del flauto
[tratto da: I mistici dell'lIslam. Antologia del sufismo, a cura di Eva de Vitray Meyerovitch, Guanda, Parma 1991]

Ascolta il flauto di canna e il suo lamento, come canta la separazione:
dalla giuncaia mi hanno reciso,
e da allora il mio lamento fa gemere I'uomo e la donna.
Io chiamo un cuore che la separazione strazia,
per rivelargli il dolore del desiderio.
Ogni essere che sta lontano dalla sua fonte
aspira al tempo in cui le sara unito.
Fuoco e non vento: ¢ tale il suono del flauto.
Perisca chi non ha questa flamma!
Fuoco dell'amore nella canna, ardore dell'amore nel vino!
Ndy, compagno per chi vive separato dall' Amico,
e 1 cui accenti squarciano i nostri veli:
lui, veleno e antidoto, confidente e amoroso,
chi mai ne vide I'eguale?
(Jalal ad-Din Rami, XIII sec.)

28



Rabab (rababa, rebab, ribab). E una viella, ossia uno strumento con corde tese sopra una
cassa armonica da suonare con I’archetto (¢ la famiglia di strumenti cui appartiene anche il
violino) Di origini molto antiche, il rabab ¢ diffusissimo in forme e varieta molto diverse dal
Maghreb al Mashreq, all’Africa sub-sahariana, all’India e trova impiego sia nella musica
classica sia nel folklore.

[immagine: http://wwv;.blelly-dance.org/rébab.htm] [foto: copertina del cd Ocora C 55903 5]

Il rabab raffigurato sopra, munito di due corde e con una caratteristica forma a “barca”, ¢ il
tipo impiegato nel jawgq, I’ensemble della musica classica andalusa di cui il rabab ¢ il punto di
riferimento obbligato. Altri tipi di rabab sono invece utilizzati nella musica del folklore
berbero, beduino, ecc.

Nel takht si utilizza (o meglio si utilizzava) invece un diverso tipo di rabab, munito di un
numero variabile di corde da due a quattro e con una piccola cassa armonica di forma sferica
(v. la figura seguente, lettera A). Si suona con un archetto, da seduti, tenendolo posato
verticalmente sulla coscia sinistra. Questo tipo di strumento — del tutto simile al kemencé
turco e al kamanche persiano — ¢ di fatto il corrispondente del violino europeo che, in arabo,
viene chiamato kamanja. Oltre alla forma differente, il violino arabo ha anche un timbro
sensibilmente diverso dal violino europeo. Diffuso nel Mashreq come nel Maghreb esso viene
usato tuttavia sempre di meno in quanto — specialmente nel repertorio classico — ¢ ormai
regolarmente sostituito dal violino di fattura europea.

[ A: rabab (kamanja) — B: rabab berbero (rwais del Souss-Anti Atlante, Marocco) — C: rabab beduino |

29



Rigqq (reqq). Nel Maghreb in genere viene chiamato #ar. E' un piccolo tamburo "a cornice"
con una sola pelle e dei piccoli cimbali (= sonagli di metallo) inseriti nella cornice di legno.
Nel Mashreq ha ha un diametro variabile fra i 20-40 cm. Nel Maghreb solitamente ¢ piu
piccolo (15-20 cm).

[immagine: http://almashriq.hiof.no/lebanon/700/780/fairuz/legend/instruments.html]

Esistono molte varieta di tamburi a cornice di varie forme e dimensioni, con o senza sonagli e
denominati in vari modi: rigq, duff, tar, bendir. Particolarmente diffuso nel Maghreb ¢ il
bendir, un tamburo a cornice anch’esso di dimensioni molto variabili (40-70 cm di diametro),
e munito di alcune corde tese che sfiorano la pelle., Quando il tamburo viene percosso, le
corde producono un particolare "ronzio" che da allo strumento la sua timbrica caratteristica.

Derbukka (darabukka, ecc.): tamburo a forma di calice, con una sola pelle. Si suona da seduti
tenendolo sdraiato sulla coscia (con la pelle quindi in verticale). Lo strumento tradizionale ¢
in terracotta decorata con una pelle di pesce (molto sottile e molto sonora). Oggi gli strumenti
professionali sono fabbricati in ghisa e montano una pelle sintetica.

[foto: http://www.larkinam.com/MenComNet/Business/Retail/Larknet/Catalog]

Nel takht come nel jawg componenenti pressoché irrinunciabili sono ‘id e ganiin, insieme a
riqq e derbukka. Nel jawg, ’ensemble della musica andalusa, ¢ inoltre essenziale la presenza
del rabab.

Il takht, nelle sue varie combinazioni, ha espresso per secoli la sonorita tipica della musica
araba, in particolare quella del Mashreq. Tuttavia partire dal XIX secolo, il fakht ¢ stato via
via integrato con l'inserimento in numero crescente di strumenti ad arco europei (violini,
violoncelli, ecc.) e poi, nel XX secolo, con l'introduzione di altri strumenti come fisarmonica,
pianoforte, chitarra elettrica, tastiere elettroniche, ecc. L'ensemble allargato, denominato firqa
(orchestra), ¢ oggi largamente diffuso, e viene utilizzato non solo nella musica pop piu
occidentalizzata, ma anche nella musica che viene considerata turath (letteralmente: eredita),
ossia classica, quale ad esempio la musica andalusa, oppure le canzoni di Umm Kulthim.
Oggi il takht ¢ impiegato soprattutto nella musica religiosa di ispirazione sufi e in genere in

30



quelle esecuzioni musicali che intendono riproporre la prassi della tradizione classica pre-
moderna o comunque anteriore al XX secolo.

Anche il jawg, come vedremo piu avanti, ha subito una sorte molto simile, subendo un
macroscopico allargamento di organici.

11.13 La musica della tradizione andalusa.

I califfi Omayyadi che nell’VIII sec. si insediarono nella terra di al-Andalus portarono con sé
la grande tradizione orientale della musica e del canto medinese fiorita nello Hijaz e
proseguita a Damasco. E perd con I’arrivo a Cordoba di Ziryab, nell’anno 822 che ha inizio lo
sviluppo e la progressiva differenziazione della musica andalusa rispetto alla musica
dell’Oriente, anche se la storiografia recente tende a valorizzare i legami che intercorsero fra
le due regioni e che non si interruppero mai del tutto. La musica fiorita nella Spagna moresca
viene denominata in vari modi. Per gli arabi essa ¢ semplicemente al-miisiqd al-andalusiyya,
in quanto la denominazione di miisigd arabiyy‘a-andalusiyya suona come una inutile
tautologia. La dizione “arabo-andalusa” viene utilizzata per lo piu in Occidente per marcare
una distinzione rispetto alla successiva musica dell’Andalusia non piu araba, ad esempio il
flamenco gitano. Spessso, infine con varie sfumature di significato gli stessi studiosi arabi
utilizzano denominazioni quali miisiga klasikiyah, musica andaluso-maghrebina, ecc.

Musicista, letterato, scienziato, Ziryab era 1’esponente piu in vista di quella corrente
innovatrice che era fortemente osteggiata alla corte di Baghdad da dove egli proveniva e che
andava prendendo le distanza dall’antico stile del canto medinese. Una volta a Cordoba egli
pote applicare le sue idee con piena liberta d’azione. Si dedico al perfezionamento dello ‘ud,
cui aggiunse una quinta corda (in realta anche a Baghdad era gia conosciuto il liuto a 5 corde);
elabord un suo metodo didattico per I’insegnamento della musica e del canto, approfondi la
teoria del magam sotto il profilo fisico, filosofico ed estetico e sviluppo inoltre nuove
architetture formali dalle quali, attraverso un processo che resta pieno di incognite, sarebbe
scaturito nel giro di alcuni secoli I’assetto complessivo della nitha rimasto in seguito pitl o
meno definitivo.

Fin dall’inizio la musica andalusa sembra essersi orientata verso uno stile vocale
sensibilmente piu fiorito rispetto allo stile piu sobrio di Medina, una particolarita che forse,
piu che a Ziryab, si deve all’influenza delle tradizioni vocali gia presenti nella penisola iberica
e in particolare del canto liturgico cristiano visigotico (detto anche mozarabico) che,
all’epoca, costituiva un vero e proprio paradigma del canto melismatico.

All’epoca di Ziryab il genere di musica vocale araba predominante da Oriente fino a
Occidente era il sawt (pl. aswat) che era basato sulla forma poetica classica della gasida e che
presentava una successione di piu melodie diversificate fra loro ritmicamente. La forma
originaria della suite andalusa sarebbe scaturita per 1’appunto dalla consuetudine di
concatenare piu aswat. Successivamente, fattore determinante nell’evoluzione dello stile
andaluso fu I’introduzione di nuove forme poetiche che prescindevano dal rispetto delle
regole metriche della poesia araba classica, quali lo zajal in lingua dialettale e, soprattutto il
muwashshah che si affianco e in parte soppiantd la gasida diffondendosi poi largamente
anche nel Mashreq.

Le informazioni spesso lacunose e contraddittorie sull’evoluzione della musica andalusa dei

primi secoli si devono al fatto che gran parte delle fonti scritte sono di epoca molto tarda
(XVII-XIX secolo). Per questo motivo, di grande importanza ai fini della ricostruzione

31



storica ¢ stata la scoperta del manoscritto di al-Tifashi risalente ai primi del XIII che fornisce
un quadro piuttosto esauriente e dettagliato della musica di quel periodo.

Al-Tifashi assegna grande rilievo alla figura di Ibn Bajja, musicista e teorico originario di
Saragossa, vissuto a cavallo fra XI e XII sec. che ¢ la figura di maggior spicco della musica
andalusa accanto a Ziryab. A Ibn Bajja, al-Tifashi attribuisce la creazione dello zajal,
I’ampliamento della nitha mediante I’introduzione di nuovi movimenti, nonché un’azione di
sincretismo stilistico fra il canto arabo e cristiano.

Il meticciato fra le varie culture presenti sul territorio andaluso ¢ un aspetto che si ¢ imposto
con maggior evidenza agli occhi degli storici, specie dopo la recente scoperta di
muwashshahat dell’epoca nei cui testi poetici vengono accostate la nuova lingua romanza,
I’ebraico, I’arabo dialettale. E da questa compenetrazione che deriva verosimilmente una delle
caratteristiche salienti e piu originali dello stile musicale andaluso, ossia 1’elaborazione di un
sistema modale che, pur strettamente collegato nei suoi principi generali al sistema del
magam, si differenzia da esso per 1’assenza degli intervalli microtonali e la diversa
denominazione di alcuni modi. Di fatto, nel sistema musicale della nizba andalusa il termine
magam viene sostituito dal termine tab ‘ (pl. tubiz’), letteralmente “carattere”. Sia Ziryab, sia
Ibn Bajja tennero in alta considerazione il significato simbolico e psicologico dei modi,
derivando dalle antiche teorie di Empedocle ed Ippocrate, riprese poi da Galeno e da
Tolomeo, una suggestiva teoria riassunta nel cosiddetto “albero dei modi” (vedi Fig. 7).

Fig. 7
caldo
tab' al-mazmam tab’ al-miya
collara - aglazione vita = forza - gios
rossa
ARINA BEpansiane FUDCo

fissazione " seCCo

umido ¢ saluziame
o,
L
¢% ,@
&
Q&g eSS
. ¢
ACOUA™. confrazione TERRA

bianco

tab' al-zidan
calmg

tab' al-dhil

Iristezzs
freddo

i quattro tubii’ fondamentali in relazione all’antica dottrina dei quattro elementi e dei quattro umori
[rielaborazione dal booklet del cd Ocora C 559035]

32



In base a questa teoria vennero individuati quattro modi principali collegati alle quattro corde
fondamentali del liuto, ai quattro umori — bile (= collera), atrabile (= malinconia), flemma,
sangue — e ai quattro elementi presenti nella natura (acqua, fuoco, terra, aria). Dai quattro
modi fondamentali (mazmiim, mdya, zidan, dhil) derivavano quindi, per diramazioni
successive, gli altri modi. La fig. n. 7 riproduce schematicamente il principio generatore dei
quattro tubii’ principali, collegati ai quattro umori e ai quattro elementi, nonché ai
corrispondenti organi del corpo umano, colori, ecc.

Tubii’ (modi), mizan (ritmo), muwashshah, zajal (e piu in generale tutte le forme poetiche di
carattere strofico destinate al canto che nel Maghreb vengono riassunte col termine di
tawshih), sono gli elementi principali — innovativi e in parte originali rispetto alla tradizione
del Mashreq — che entrano in gioco nel lungo processo di definizione della nizba andalusa. Al-
Tifashi e altre fonti attestano che la pratica della nizba era gia nota in Spagna dal IX-X secolo
per quanto con caratteri molto diversi da quelli riscontrabili in epoca moderna. I manoscritti
medioevali e di epoca successiva forniscono resoconti molto diversi, talvolta contraddittori e
difficilmente verificabili. Da queste fonti — secondo alcune delle quali il termine nitha sarebbe
gia rintracciabile nel Mashreq in epoca precedente — risultano riferimenti a decine di nibat
(secondo la tradizione Ziryab ne avrebbe codificate 24) e a centinaia di tubii’ di cui si sono
ormai perse le tracce.

Niiba letteralmente significa “turno”, e in effetti la diffusione di questo termine deriva dalle
consuetudini di corte per cui i musicisti si alternavano in esibizioni e competizioni musicali
interminabili, dandosi il cambio e aspettando quindi il loro turno. Dall’originario significato
privo di qualsiasi specificita musicale, il termine nitha ¢ stato dapprima associato a sequenze
di brani di diverso genere (vocali e strumentali, in ritmo misurato oppure libero), eseguiti a
turno da un complesso di musicisti. In seguito la nuba ¢ andata precisandosi in senso formale
e architettonico, definendosi come una lunga suite basata su un unico tab ‘ (modo) e formata
da una ben determinata successione di brani composti intercalati da alcuni episodi
improvvisati.

La cronologia della tradizione musicale araba d’Occidente e dell’evoluzione formale della
nuba, dapprima nelle corti andaluse e poi, specie dopo la reconquista, nelle corti e nelle citta
del Maghreb, ¢ una questione tuttora molto dibattuta. Una delle questioni piu spinose ¢ lo
stabilire il maggiore o minore apporto del Maghreb a questa musica, a fronte di una tradizione
che indica nella Spagna moresca il centro principale di fioritura di questo repertorio. Senza
addentrarci in tali questioni, ci limiteremo a osservare che le fonti principali dalle quali in
epoca moderna ¢ stato dedotto I’assetto definitivo — considerato oggi classico — della nuba,
sono tutte (compreso al-Tifashi, il lessicografo tunisino del XIII sec che non mise mai piede
in Spagna) di provenienza maghrebina e di epoca piuttosto tarda (XVII-XIX sec.). Il che fa
presumere che il contributo del Maghreb sia tutt’altro che secondario.

Tra le fonti principali va comunque segnalata I’imponente raccolta redatta alla fine del XVIII
sec. da al-Hayik al-Titwani (al-Titwani significa “di Tetouan”, uno dei principali centri
culturali e musicali del Marocco), nella quale sono raccolti 721 testi poetici di tawshih
(muwashshah, zajal, ecc.) classificati e ordinati in undici nube corrispondenti ad altrettanti
tubii’. Di fatto la raccolta di al-Hayik contiene la quasi totalita dei brani vocali che formano
I’odierno repertorio classico del Marocco comprendente per I’appunto undici nube complete.

Il repertorio, le forme, lo stile della musica andalusa cosi come ¢ giunta a noi, si sono via via
definiti nelle principali citta del Maghreb nei secoli successivi alla reconquista, dando origine
a differenti stili regionali. In queste diversita ¢ possibile si siano in parte conservate le
caratteristiche delle diverse scuole dei musicisti andalusi che in fuga da Cordoba, Sevilla,

33



Granada si distribuirono nei principali centri del Maghreb. Tuttavia, a parte il cosiddetto stile
gharnati coltivato nella citta di Tlemcen in Algeria — stile il cui nome rimanda esplicitamente
alla citta di Granada — le effettive filiazioni stilistiche fra scuole andaluse e maghrebine
(incluso lo stile gharnati) sono quantomai difficili da stabilire. Piu concreta e documentabile ¢
semmai, gia in epoca moderna, la diversa influenza esercitata sui vari centri del Maghreb
dallo stile orientale e, in particolare, dalla musica turca diffusasi al seguito della dominazione
ottomana. Questa influenza sembra riflettersi in primis nel diverso carattere intervallare dei
tubii’ 1 quali, man mano ci si sposta verso Est, dal Marocco alla Libia, mostrano via via una
piu stretta affinita con 1 magamat orientali, dando un maggiore spazio a quelle sfumature
microtonali che sono invece assenti nella tradizione del Marocco, 1’unica regione a non avere
subito la dominazione turca.

Comunque la si voglia definire — andalusa o maghrebina — la tradizione classica della nuba
viene comunemente ripartita in quattro diverse scuole corrispondenti alle quattro regioni del
Maghreb: Marocco, Algeria, Tunisia e Libia. Ad essi si aggiunge il gia citato stile gharnati di
Tlemcen, oltre ad alcune varianti locali di stile e di repertorio.

In Marocco il repertorio della nuba viene chiamato al-ala (letteralmente: “‘strumento”,
strumentale”) distinguendolo da al-sama’, ossia al repertorio della musica religiosa (sama’,
“ascolto”, come sappiamo ¢ il termine col quale si indica il rito musicale del sufismo).

Il repertorio di al-ala — sostanzialmente corrispondente alla classificazione di al-Hayik —
comprende 11 nube con un sistema modale che prevede 26 fubii’. La discrepanza fra il
numero delle nube e il numero dei modi deriva dal fatto che, sebbene in linea di principio la
nuba sia basata su un unico modo, in realta ¢ piuttosto frequente il caso di nube che includono
brani appartenenti a modi diversi, modi che non sono (o almeno non sono piu) associati a
nessuna delle nube sopravvissute.

In Algeria si coltivano tradizioni diverse. Ad Algeri il repertorio della nuba ¢ correntemente
designato come sana’, traducibile con “arte”, “mestiere” (nei testi in lingua francese si
incontra spesso la grafia ¢ana®). La sana‘ di Algeri conta dodici nube complete piu altre
incomplete, per un totale di 19 modi. A Tlemcen, come si ¢ detto, si pratica lo stile gharnatt,
mentre a Costantina, citta a Nord-Est del paese quasi al confine con la Tunisia, si tramanda il
maliif, un repertorio stilisticamente a meta strada fra Algeri e la Tunisia.

Oltre che a Costantina, il termine maliif (letteralmente “abituale”, “tradizionale”) ¢ soprattutto
utilizzato in Tunisia e in Libia per designare il locale repertorio della nuba, dove piu forti
sono le influenze orientali e beduine. Il malif tunisino contempla 13 nube per altrettanti modi,
mentre il repertorio libico si presenta piu frammentario e di difficile classificazione.

Nel loro insieme, le forme, gli stili, le architetture, le infinite varianti possibili, la quantita dei
brani vocali e strumentali compresi nei diversi repertori, fanno della musica andalusa una
realta estremamente articolata e complessa, saldamente ancorata a un patrimonio tramandato
la cui riscoperta e il cui studio hanno avuto un forte impulso nel corso del XX secolo.

11.14 L’architettura della nuba

Tralasciando una descrizione dettagliata della nuba nelle sue varianti regionali, cosa che
sarebbe poco utile ai nostri fini, ci limiteremo a mettere a fuoco alcuni dei principi strutturali
ed estetici che stanno alla base di questa insigne tradizione musicale.

La struttura musicale della nuba ha un carattere duplice. Per un verso essa si presenta come
una forma rigida e insieme flessibile, una sorta di “componibile” caratterizzato da un solido
nucleo architettonico invariabile sul quale si innestano elementi accessori e variabili.

34



Per altro verso essa costituisce un contenitore “modulare” che comprende decine e decine di
brani vocali e strumentali di provenienza pit 0 meno antica accomunati stilisticamente dal
fatto di appartenere a un medesimo fab “ (¢ proprio dal tab ‘ che la nuba prende il nome) o a
modi derivati e musicalmente compatibili con esso. L’esecuzione di una nuba completa di
tutti 1 brani vocali e strumentali adessa associati — nonché degli episodi improvvisati
(anch’essi vocali o strumentali) — richiede parecchie ore, tanto che, nel caso una nuba venga
eseguita in concerto nella sua versione integrale, 1 musicisti devono in effetti darsi il cambio
riproponendo cosi I’antica prassi dalla quale la nuba ha preso il nome.

E evidente che la prassi della musica andalusa costituisce una vera e propria sfida per
un’epoca come la nostra nella quale la fruizione musicale ¢ abituata a tempi molto piu rapidi,
senza contare che per parecchi decenni la riproduzione sonora ha imposto dei vincoli tecnici
insormontabili in termini di durata. Un vecchio 78 giri e, analogamente, il 45 giri degli anni
’60, potevano accogliere circa tre minuti di musica per facciata. Il long playing a 33 giri
arrivava a 25-30° per facciata, mentre la musicassetta aveva una durata piu o meno analoga.
Attualmente invece con i nuovi formati - compact disc, dvd, mp3 ecc. — questi limiti di tempo
sono ormai ampiamente superabili.

Resta il fatto che per una compagnia discografica la registrazione e la messa in commercio di
una nuba in versione integrale costituisce un’impresa economicamente inaffrontabile senza un
sostegno di qualche istituzione culturale. Ciononostante in anni recenti la casa discografica
francese Inédit (del gruppo Naive-Auvidis), col sostegno del Ministero francese della cultura
e della Maison des Cultures du Monde ha intrapreso la pubblicazione dell’intero repertorio
delle undici nube marocchine raccolte nella Anthologie “Al-ala™.

La dimensione della raccolta offre un’immagine tangibile della mole di questo patrimonio
musicale sopravvissuto — non lo si dimentichi — a una tradizione orale durata secoli. Gli undici
cofanetti comprendono complessivamente a 73 cd per oltre 80 ore di registrazioni. La durata
di una singola nuba va dalle cinque ore e mezzo della Nitha al-Hijaz al-mshargi, alle nove ore
della Nitha Ramal al-maya.

Attualmente la musica arabo andalusa vanta una discografia piuttosto ricca — per quanto una
parte consistente di questa produzione sia disponibile su cassette o cd di etichette locali che
solo in minima parte sono distribuite all’estero.

Nota

Per avere un’idea sommaria del panorama discografico relativo alla musica classica e popolare del
Maghreb si possono consultare questi due indirizzi Internet che offrono elenchi abbastanza esaurienti
di titoli pubblicati su cd (per quanto limitatamente alle etichette distribuite sul mercato internazionale):

http://sunsite.kth.se/feastlib/mrf/yinyue/arab/nuba/nubadisco.html
http://www.multikulti.se/rekcd/africa/north/northafrica.html

Naturalmente il destino discografico della nuba andalusa ¢ condizionato dall’esigenza di
contenerne la durata entro limiti accettabili. Cid significa che i dischi in commercio — ad
eccezione dell’antologia della Inédit — contengono selezioni o estratti largamente incompleti
anche dal punto di vista della struttura ritmica fondamentale.

La nuba marocchina

Vediamo ora piu da vicino I’architettura formale della nuba, prendendo in esame ad es. la
nuba marocchina. Come sappiamo, il repertorio al-ala ne comprende undici complete che qui
elenchiamo per completezza (i nomi sono quelli degli undici tubii’ corrispondenti):

35



L. Ramal al-maya V. Istihlal IX. Hijaz al-Mashrigi

I.  Isbahan VL.  Rasd X.  ‘Iraq al-‘ajam
III. Maya VII.  Gharibat al-husayn XI.  ‘Ushshaq
IV. Rasd al-dhil VIII. Hijaz al-kabir

In Marocco la nuba prevede un nucleo di cinque fasi obbligate disposte secondo un ordine
invariabile. Si tratta di cinque ampi brani vocali denominati mayazin (lett. “ritmi”; sing:
mizan). Infatti ciascuno di essi prende il nome da altrettante formule ritmiche prefissate che,
attraverso tre stadi distinti (muwassa‘ — gantara — insirdf), generano una progressiva
accelerazione del tempo: lento, poi medio e infine veloce. I cinque movimenti fondamentali
vengono talvolta indicati anche col termine di sanad’, in quanto in ognuno di essi vengono
cantate un certo numero di stanze di componimenti poetici in versi. A/-sana‘ ¢ propriamente
la stanza poetica e, per estensione, anche 1’intero brano vocale puo essere denominato nello
stesso modo (abbiamo gia ricordato che ad Algeri il termine sana‘ viene invece inteso tout
court come sinonimo di nuba). Di fatto ogni mizan, include un certo numero di sand i che
vengono intonate da un munshid (cantante solista) cui si uniscono le voci di due o piu
strumentisti del gruppo che cantano con lui all’unisono con il sostegno costante
dall’accompagnamento strumentale. Le cinque fasi vocali e ritmiche si succedono nell’ordine
seguente:

I Basit mizanin6—-3 -3

Il Qa’im wa nusf mizanin 8 —4 —4

I Btayhi mizanin 8 —4 —4

IV Draj mizan in 4

V' Quddam mizan in 3 (oppure in 6)

A queste cinque fasi ritmiche fondamentali si possono aggiungere altri brani strumentali
complementari, sia improvvisati (mishaliya), sia composti (bughya tishiya) con funzione di
preludio o di interludio. Molti di questi brani non sono collegati a una nuba in particolare e
sono quindi utilizzabili con una certa liberta. La nuba si completa inoltre con I’inserimento in
momenti ben precisi di ulteriori brani vocali solistici in stile recitativo (inshad, ecc.), nonché
di pezzi improvvisati sia vocali (muwwal), sia strumentali (mishaliya, tagsim).

I1 piu delle volte una nuba viene eseguita solo parzialmente, eseguendo ad es. un solo mizan,
oppure eseguendo tutti i mayazin, ma operando una accurata scelta fra le decine e decine di
sana ‘i (stanze) che formano il repertorio completo di quella nuba. Solitamente un’esecuzione
abbreviata include almeno un paio di preludi strumentali e uno o piu interludi. In tal modo la
durata media di una nuba puo andare dalla mezz’ora a un’ora. Il fascino e la riuscita della
performance dipende anche dalla sensibilita e dal gusto con cui viene effettuata la scelta delle
stanze e dei brani complementari.

Un esempio tipico — e molto rigoroso dal punto di vista della prassi esecutiva — di come una
nuba viene eseguita oggi in concerto oppure su disco, ¢ la nuba Hijaz al-kabir incisa
dall’ensemble diretto da Ustad Massano Tazi su cd Ocora (cfr. Discografia di riferimento, v.
anche Fig. 9). L’incisione, realizzata nello stile di Fés, presenta questa successone di brani:

1) bughya strumentale in ritmo libero
2) titshiya strumentale in ritmo misurato
| mizan: basit

3) sana ‘. canto collettivo in ritmo basit

4) inshad: interludio vocale solistico in ritmo libero
5) sana ‘. canto collettivo in ritmo accelerato (insiraf basit)

36



Il mizan: qa’im wa nusf

6) tilshiya strumentale introduttiva

7) sand ‘. canto collettivo in ritmo ga 'im wa nusf

8) sana ‘: canto collettivo in ritmo accelerato (insirdf qa’im wa nusf)

9) baytayn: interludio vocale solistico in ritmo libero (analogo all’inshad)
[III mizan omesso]

IV mizan: draj
10) tishiya strumentale introduttiva
11) sana ‘. canto collettivo in ritmo draj

12) tagsim/muwwal: sequenza di improvvisazioni strumentali e vocali solistiche alternate:
suissan — voce — viola — voce — ‘iid — voce

V mizan: quddam

13) introduz. strumentale (tishiya?)

14) sand “: canto collettivo in ritmo quddam

15) interludio strumentale ritmico (tizshiya?) con accelerazione progressiva
16) sand “: canto collettivo in ritmo molto accelerato (insiraf quddam)

Questa versione della nuba Hijaz al-kabir dura poco meno di 58 minuti. Qualora invece
vengano eseguiti tutti i brani e le sand 7 comprese nel repertorio, la durata puo arrivare come
abbiamo visto a molte ore. L’intero repertorio della nuba Hijaz al-kabir comprende (a
seconda delle fonti) fra le 115 e le 140 sand 7, cui possono aggiungersi svariati brani
complementari sia vocali sia strumentali. Nella versione integrale incisa dalla Inédit questa
nuba dura circa sette ore e mezzo.

La nuba in Algeria e negli altri paesi del Maghreb

Se diamo ora uno sguardo alla nuba algerina o tunisina, ci troviamo di fronte un repertorio
completamente diverso. La denominazione dei brani, il loro carattere, i tubii’ (e quindi 1 nomi
delle nube), i ritmi, la struttura formale, gli strumenti impiegati, la prassi vocale presentano
differenze piu o meno rilevanti (ad Algeri, ad es., diversamente che in Marocco il canto ¢
prevalentemente solistico). Tuttavia la concezione architettonica e poetica, nonché il tipo di
versificazione restano sostanzialmente 1 medesimi.

La sana‘ di Algeri, ad esempio, comprende 12 nube complete della tradizione classica, cui si
aggiunge un repertorio di composizioni di minore ampiezza e di epoca piu recente fra cui le
sette nube niglab o ingilab di cui diremo piu avanti. L’elenco delle nube algerine (che
prendono nome anch’esse dai relativi fubii’) permette di cogliere gia a livello della
nomenclatura differenze e tratti in comune con la tradizione marocchina:

L. Dhil V. Ramal al-maya IX.  Rasd
II.  Mjanba VL Ghrib X. Mazmiim
III.  Husayn VIL Zidan XI.  Rasd dhil
IV. Ramal VIII.  Sika XII.  Maya

Come per la nuba marocchina e analogamente al maliif tunisino, il cuore della sana‘ di Algeri,
¢ anch’esso costituito da una sequenza di cinque brani vocali (Msaddar — Btayhi — Darj —
Insiraf — Khlas) disposti secondo un ordine prestabilito e incorniciati da introduzioni o
interludi strumentali (tishiya, mistakhbar, kursi, ecc.), ma anche da improvvisazioni vocali o
strumentali (istikhbar, ecc.). La Fig. 8 ¢ una tabella comparativa dei brani che entrano nella

37



[ D00F “stuo-Td e — SA[RII0 SINET Pa ‘SR J-RaNU0 ] GauaySepy v ajiedine, T atnoEpne-oqeae snlioni BT “RPahD prounE ] Ep |

([RIUSWINIISUT = 'T / [BI0A = "A)

(1) [emaeg -
(11} ZEYHEIN]A] -

() ufeideq

{ PEYSUL fIBqUyns] - /q

(a) asmeq - (1) Teppes - /g (A) qeynsy - o ()
(1) 1bxeys qeysyseanyy - (1) qeamelp-[e ugppey - (I [emaeg - fv | & (1) aquUynSsy - uue/joEn | a4qry
(1) yerysegq - .
(1) requeys - (1) qemelp-je ugppuy -
(a) npunfg - (0 (eaaeq 2
(A} InfS 7 [oyBys - | 12 194eiq 2] anua) eligsny, -
() eprseg) - ~ (0 gyeyy
(0 (eAwgsng e | ‘fpeap  ° ARl edqe) (A} wneys -
Sp Ul B] ¥ UONBLIEA) PPEYSHA] - ey3LIgf / BUIIZE - (AD) Jyeyy - | (r-1)12dqy -
(1) (eA1ysmy e[ op ulj ¥ (A) (eaauq) (1 [pea(y - (1) (episyis
g 1e aured 1 e[ saade fiefqe | (1) (wneyy © 1gdeiq edqe) (1 [emreq - + bae | +) Jeppespy] - (£1)
[uyp 2] suep) (1) TBQUALST - [oyMQ - (D y4Aeid - (1) geynsy - JOEN | Asung,
() BALaped) - !
() qepbiy ° (eqou
(1) weznu - el op uy e vt Jesul|
(1) sy - (A) SEIUM - |12 IeppES]y 9]  jueA®)
(1- A) TRQUYDST - (A1) Jeaisuyg - (1) efiysn, - (Z1)
(1) Jeyseq - (1) qemelp-je ugppey - (T [pre( - (1) eLipeysipy JOren
(1) equeyg - (Seqyy of mod sed) (1) WgAgig - |/ e,ues-[v IeqUy)SIy - / B, ueg
(L) qe(biu eq oy - (1) 1sanyy - (I} Jeppesp - (a) BaLE( - fHeuteys | A1as[y
(A -T)Eqnu Tf ap BAIYSA]T, -
(1) eAydng -
(1) qemelp-je ugppey - (+)  weppnd) - (0
(A-1) (AD) fexq - | ewydeu-je ,qei peysuj -
(,1kpues (1) njdeig - (1) exyans } (ST 7 L+
(1- A) [BAMDJA / [BMME]A] = | S2P UL} B] € DO SUBp ‘Jueae) | (II) JSnu es uniel) - (1 eaqny } (I
(1- A) ufeyleg - UIZEARII Sap eATS O, - (n yisey - BATRYSIIA - qeref / efy 03B
(s2as1a0xdur - saxiy) {Saurajui) (saqeddurrd) sajedoa J[eui) | axquou [rdaa
sanejmamdurod 20913 apauLIyur f wonanpoxyuy | /sanbrungifa saseyyq J 2INIATI0 / IPN[IIT B DN sieg

(398 ¥ ¥-T[[AX) aulganjSew agnu a[[ap [ejuaumns a [[eioa el @p eanereduod efose ]

g 51

38



composizione delle nube maghrebine, dalla quale ¢ possibile farsi un’idea della ricchezza e
della varieta dei repertori delle varie scuole. La tabella ¢ tratta dal volume di Mahmoud
Guettat, La musique arabo-andalouse. L’ empreinte du Maghreb, che costituisce lo studio piu
approfondito e aggiornato oggi disponibile in Europa sulla musica andalusa.

Un importante effetto che la modernizzazione e il contatto con 1’Occidente hanno prodotto
sulla musica classica maghrebina ¢ costituito dall’allargamento degli organici. L’ensemble
tradizionale della musica andalusa, il jawg, prevede un numero di esecutori che oscilla fra i 5
e gli 8 musicisti compreso un cantante solista (le parti corali vengono cantate dagli stessi
strumentisti). Gia a partire dall’Ottocento tuttavia si manifestd la tendenza ad aumentare il
numero degli strumenti introducendo viole, violini e violoncelli e innescando una catena che
per esigenze di equilibrio sonoro ha portato via via alla moltiplicazione di tutti gli strumenti e
delle voci. Attualmente le principali orchestre che eseguono e incidono il repertorio della
nuba contano decine di componenti, 20, 30, addirittura 50 musicisti. Inutile sottolineare la
profonda metamorfosi sonora ed espressiva che un allargamento del genere ha comportato. E
da segnalare per altro la tendenza di alcuni fra i maestri piu autorevoli (ad esempio il gia
citato Ustad Massano Tazi di Fés in Marocco — cfr. Discografia di riferimento) di ripristinare
nelle loro esibizioni e registrazioni organici assai piu ridotti, nel tentativo di ricuperare la
fisionomia sonora e poetica originaria della nuba.

La fig. 9 mostra per I’appunto I’ensemble di Ustad Massano Tazi (al centro con il rabab) in
una foto del 1987 con una formazione che comprende sei elementi. Da sinistra si riconoscono
1 seguenti strumenti: ‘id, suissan (un piccolo liuto a tre corde usato in passato prima di essere
sostituito dalla viola o dal violino europei), rabab, ‘iid, munshid (cantante solista), tar. Si puod
anche osservare che quattro componenti su sei hanno il microfono per la voce in quanto, come
gia abbiamo ricordato, gli eventuali cantori che affiancano il cantante solista sono i musicisti
stessi.
Fig. 9

[foto: booklet del cd Ocora CD 559035]

Le differenze e i tratti in comune che si possono rilevare sul piano strutturale nelle varie
tradizioni maghrebine, non esauriscono certo il discorso sulla nuba, il cui universo poetico
non ¢ coglibile mediante una elencazione delle particolarita formali a rischio di pedanteria,
ma ¢ racchiuso soprattutto negli aspetti legati alla performance, nelle infinite sottigliezze degli
stili interpretativi e delle improvvisazioni, nonché nella padronanza tecnica ed espressiva dei
cantanti e degli strumentisti. Tutte qualita che differenziano profondamente un’esecuzione
dall’altra e che si possono cogliere solo all’ascolto, in quanto si generano al momento della
performance e si dileguano con essa. Limite e insieme segreto di perenne vitalita, ¢ proprio

39



questo cid0 che sempre accade con le musiche della tradizione orale, fondate sull’arte
estemporanea del riproporre le musiche e le forme tramandate da secoli in versioni tanto piu
apprezzate quanto piu in esse la fedelta alla tradizione sapra abbinarsi a un raffinato e
irripetibile accento individuale.

La nuba maghrebina ¢ il risultato di un processo di distillazione durato secoli e che attraverso
aggiornamenti, corruzioni, tentativi di restauro e di ricostruzione, ci restituisce I’immagine di
un’antica e raffinatissima arte d’¢lite. Nella cultura araba la nuba andalusa ¢ la quintessenza
della classicita, la cui idea di perfezione ¢ difficile tuttavia da cogliere non solo per noi (ai
quali sfuggono i significati emotivi dei fubii’ e e contenuti dei testi poetici), ma anche per la
popolazione araba di oggi, la maggior parte della quale non padroneggia compiutamente la
lingua classica della nuba e il cui gusto musicale ¢ abbondantemente orientato verso generi
piu popolari, lungo un arco di stili che vanno dalle versioni mordernizzate della tradizione
andalusa, fino ai successi delle hit parade internazionali.

11.15 Diramazioni popolari e moderne della tradizione andaluso-maghrebina

Come punto di partenza per esaminare rapidamente questo processo di “popolarizzazione”
della tradizione classica, possiamo ricordare le nube niglab dell’Algeria, cui gia si ¢ fatto
cenno ¢ che costituiscono una sorta di repertorio “periferico” della musica andalusa, dal
carattere meno elevato e aristocratico. In quanto tali esse rappresentano un trait d ‘'union con le
varie diramazioni della tradizione classica andaluso-maghrebina orientate a un linguaggio piu
disinvolto, adeguato a un contesto meno formale e a un uditorio piu popolare. Un esempio
tipico e di antica data ¢ il mahlin, un genere musicale originario forse della regione di
Tafilalet nel Marocco sud-occidentale e affermatosi gia fra il XII e il XVI sec. in ambienti
borghesi e fra le confraternite sufi. Legato alla produzione poetica della gasida in lingua
dialettale, il mahliin, con le sue forme piu semplici, la vocalita meno elaborata, il suo tono piu
colloquiale, ha giocato in passato un importante ruolo come musica d’arte radicata nella
quotidianita. Nel XX secolo il genere ha subito un forte declino, divenendo un genere per cosi
dire “di nicchia”, apprezzato soprattutto da un pubblico di intenditori e intellettuali.

Sebbene recentemente rivalutato 1’antico mahliin appare oggi come il precursore di tendenze
che, in seguito all’urbanizzazione e alla modernizzazione, hanno dato luogo, soprattutto in
Algeria a ulteriori ibridazioni della tradizione classica maghrebina in senso pit moderno e
popolare. Si tratta di generi quali lo hawzi delineatosi a Tlemcen fin dal XVIII sec., oppure lo
stile ariibi formatosi nell’Ottocento ad Algeri. Ad essi, nel quadro di una societa sessualmente
segregazionista che assegna agli uomini un ruolo esclusivo nella vita musicale ufficiale,
vanno aggiunti i generi riservati alle donne quali gadriyya o hawfi e praticati soprattutto in
occasioni private quali feste, matrimoni ecc. Questa ricca tradizione urbana, colta e popolare
insieme, trova la sua ideale prosecuzione nello stile sha‘bi (letteralmente ‘“‘popolare)
affermatosi nel XX sec. nel periodo fra le due guerre. Nello sha ‘bi la tradizione dialettale del
mahliin e della gasida popolare vengono rifuse in una veste aggiornata che prevede strumenti
occidentali (chitarra, banjo, ecc.) e che risente senza dubbio a livello ritmico e melodico di
influenze quali il jazz, la canzone europea, il famenco, ecc. Cid non di meno lo sha ‘bi
conserva un solido radicamento nella tradizione, coniugando i nuovi sapori con I’antica
concezione formale e stilistica della musica andalusa. Il pioniere nonché la figura piu
carismatica dello sha ‘bi ¢ stato indubbiamente Mohamed El-Anka (1907-1978), grazie al
quale, fino all’esplosione del pop-rai negli anni 80, questo genere musicale ha goduto di
grande successo e diffusione, formando uno degli assi portanti della vita musicale algerina e
del Maghreb.

40



11. 16 Geografia musicale del Maghreb

La tradizione musicale di corte e cittadina rappresenta solo una parte del grande patrimonio
musicale del Maghreb che annovera una altrettanto ricca e variegata tradizione di musica
folklorica.

I1 primo importante aspetto da tenere in considerazione per orientarsi su questo terreno ¢ forse
la geografia dei luoghi. Se si osserva una carta geografica del Maghreb si nota
immediatamente che le citta, le vie di comunicazione e dunque il grosso della popolazione
vive sulle coste del Mediterraneo o dell’ Atlantico o immediatamente a ridosso di esse. Se ci si
addentra nell’interno, i centri abitati e quindi il numero degli abitanti si diradano
vistosamente. Nel Maghreb la fondamentale distinzione fra musica urbana e musica delle
campagne, dei villaggi, delle comunita nomadi che vivono nel deserto ¢ immediatamente
visibile gia sulla carta. Le citta, sviluppatesi dapprima attorno alle corti ed esplose
demograficamente nell’ultimo secolo a causa di un impetuoso inurbamento sono il contesto
che ha ospitato per secoli la musica classica andalusa. In tempi recenti, ad essa si ¢ andata poi
affiancando la musica cittadina di intrattenimento, divenuta via via un settore commerciale
sempre piu importante (il primo 78 giri di un cantante algerino risale al 1906).

Al di fuori delle citta, nel Maghreb come in gran parte del Nord Africa, regnano sovrane le
distese desertiche, dal Sahara al Teneré, al Sahel, nelle loro innumerevoli varianti
paesaggistiche costellate di altipiani e massicci montuosi e, soprattutto, punteggiate dalla
infinita rete di oasi dove si concentrano gli scarsi abitanti di quelle regioni. L’area sahariana ¢
delimitata a Nord-Ovest dalle grandi catene dell’ Atlante marocchino (che superano i 4000 mt)
e dal massiccio dell’Aurés; ad Est dal Nilo; a Sud dalla savane dell’ Africa sub-sahariana. In
effetti il Sahara nonché le regioni desertiche adiacenti sono tutt’altro che una distesa uniforme
di dune sabbiose (che per altro occupano vaste zone come ad es. i grandi erg algerini), ma
presenta anche corsi d’acqua, laghi stagionali, importanti altipiani e rilievi montagnosi quali il
massiccio dell’ Ahaggar (o Hoggar, 3000 mt) e il Tassili n’Ajjer nel Sud dell’ Algeria.

L’excursus geografico ci serve per sottolineare I’importanza che nel Maghreb ha il contesto
ambientale nel determinare una realta antropica caratterizzata da numerose comunita — ossia
tribu — i cui contatti e scambi sebbene sicuramente piu scarsi e difficili rispetto alle regioni piu
fittamente popolate e urbanizzate, sono tutt’altro che assenti. Si tratta infatti di comunita che
ssebbene in parte ancora nomadiche (si pensi ai tuareg o ai beduini), si sono anche ormai
ampiamente sedentarizzate e distribuite in centri abitati o citta che fungono come veri e propri
centri di smistamento fra culture urbane-industrializzate e culture tribali. Le due dimensioni
culturali, nomadica e urbanizzata, si trovano cosi ad essere in un rapporto di costante
feedback reciproco.

Dal punto di vista culturale il Maghreb ¢ certamente un caleidoscopio di etnie, culture, lingue,
tradizioni. Alcune di esse sopravvivono da epoche molto remote e, per quanto sensibilmente
diverse fra loro e soggette a fenomeni di acculturazione piuttosto limitati e circoscritti, sono
ciononostante sottilmente interconnesse da numerosi tratti in comune, alcuni di antica data,
altri legati agli effetti della modernizzazione.

E bene innanzitutto guardarsi dal formulare un’equazione cittd = musica cittadina e deserto =
musica folklorica, un dualismo che risulta troppo semplicistico sia geograficamente sia
culturalmente. Musica urbana e tradizioni folkloriche rappresentano due sfere culturali senza
dubbio molto diverse, ma come abbiamo sottolineato vanno intese come due estremi di un
tessuto nel quale non ¢ possibile tracciare una netta linea di demarcazione.

41



[da: F. Lagrange, Musiques d Egypte, Paris, 1996] [da : R.Wallis — K. Malm, Big Sounds firom Small Peoples, London, 1984]

Fra le comunita che si spostano nel deserto, che vivono nelle oasi o sulle montagne, la musica
folklorica di tradizione orale ha tuttora un ruolo primario, sebbene non esclusivo. O, per
meglio dire, sempre meno esclusivo, specie da quando la musica riprodotta ha fatto anche qui
la sua apparizione, diffondendosi sia lungo le vie di comunicazione stradale, sia lungo la rete
degli spostamenti nomadici.

Le due foto della fig. 10 mostrano due aspetti diversi quanto eloquenti di questa realta. A
sinistra vediamo uno dei cantanti egiziani piu celebri a cavallo fra XIX e XX sec., Shaykh
Yusuf al-Manyalaw1 (1847-1911) ritratto accanto a un fonografo. La foto a destra ritrae
invece la vendita di un registratore a cassette in pieno deserto del Sahara.

11.17 1 Berberi (Imazighen)

Tenuto conto dell’osmosi fra citta e territori non urbanizzati, fra costume tradizionale e
modernizzazione, nonché fra le diverse culture presenti sul territorio, resta il fatto che le
tradizioni musicali del Maghreb si presentano come una realta assai stratificata e parcellizzata
in aree, generi, funzioni innumerevoli. La catalogazione di questa complessa trama culturale,
come ¢ stato osservato, puod tradursi in una lunga lista di generi e prassi musicali locali
rispetto alle quali la difficolta non ¢ tanto stilarne I’elenco, quanto piuttosto indagarne la rete
dei contatti e delle influenze.

Il fattore principale che concorre a questa molteplicita ¢ la presenza sul territorio di numerose
tradizioni etniche. Il fatto che esse condividano la fede islamica (il 99% della popolazione
maghrebina ¢ di religione musulmana) ¢ certo un forte elemento unificatore che tuttavia le
accomuna solo in parte e non elimina altre importanti differenze culturali.

La popolazione indigena del Maghreb ¢ originariamente costituita dai Berberi, etnia
storicamente quantomai frammentata in un atavico sistema tribale, ma depositaria di un’antica
e orgogliosa identita culturale e linguistica sopravvissuta al generalizzato processo di
islamizzazione e arabizzazione. In lingua famazight (la principale delle numerose lingue e
dialetti berberi — in italiano si pronuncia “famasirt” arrotando molto la erre), Berbero si dice
Amazigh, “uomo libero”, il cui plurale /mazighen ¢ il nome col quale i berberi chiamano se
stessi, il popolo degli “uomini liberi”, rifiutando invece in linea di principio I’antico termine
greco di Berberi (barbari), in ragione del suo significato spregiativo.

42



In realtd, nonostante 1’etnia berbera sia rimasta preponderante nell’ambiente umano del
Maghreb, dopo secoli di colonizzazione araba ¢ ormai impossibile distinguere, specie nei
contesti urbani, le due diverse origini. L’unico elemento distintivo rimane appunto la lingua,
smembrata in una quantita di dialetti diversi e tramandata per lo piu oralmente, anche se le
sue origini risalgono all’antico alfabeto fifinagh, forse di derivazione fenicia ed entrato
nell’uso, pare, attorno al VII sec. a. C. Le popolazioni cosiddette “berberofone”, diffuse
soprattutto in Marocco e in Algeria, costituiscono una consistente minoranza linguistica che
in Algeria ¢ sottoposta a una forte discriminazione ed ¢ tuttora in lotta per il riconoscimento di
una pari dignita alla propria lingua e identita rispetto alla cultura araba.

Fig. 11
Presenza delle popolazioni berberofone {Imazighen) nel Maghreb
; Tizi H
OCEAN Alger Ouzou du..-!:::ls :
ATLANTICHE g e ; .
[ange: Oran % SConsianime- .
- ---z;-.cﬁ“{f Banse— %Smisse MER
Rabat / e S st MEDITERRANEE
Casablanca . Laghaouat LGabes
W Mekngs o g ” Tourgout Tripoli
hafi .M‘.,-’E!Em;h f.ﬁ.“-. Sefra » éf TUNlﬂ‘-I‘;K“-' P .
jﬁ.’:’dﬂfj?ﬁﬂ | Bechar Ghardhiaia B Cuargia F‘p‘lfaba{ ’ ot
S0k @ Nefoussa Djerafiout EGYPTE
Ghadames o0 - -
ﬁtllali% Aoudjila Siwa
; ® | Saiah LIBYE
ALGERIE
Dianetm
& [amaniasss
MAURITANIE
MALI NIGER
lomboacion Agades
. Gao o
. TCHAD
. @ Niamey
OG- P & /inde SOUDAN
Gorom S8 B
] o £ m
BURKINA-FASO NIGERIA ———
Kakil, Chaouias (Shawiya), mord B Chieuhs Ganche lshethino [T ] Tuareq (Ahaggar, Mali
lingua tamazight dell'Aures dingua shawiya) Boussi, lingua tachelhit) Niger), linguia tamarshiak
[T Bierheri del Rif Berabers o Tamazight, Berhieri del Tel Berberi delle oasi
- flingjua tariit ) I:I {lingua tamazight) - E

[carta rielaborata da: http://www.monde-diplomatique.fr/cartes/berberes1994]

I dati sono piuttosto significativi: in Marocco circa il 75% della popolazione parla 1’arabo, il
40% sono berberofoni, con un 15 % della popolazione che ¢ di fatto bilingue. Dal canto loro
gli algerini che parlano arabo sono 1’83%, quelli che parlano il berbero sono forse il 30%, di
cui una buona meta bilingue. La diffusione delle popolazioni berberofone nel Maghreb forma
una vera e propria mappa. La fig. 11 mostra le principali aree di concentrazione delle varie

43



comunita linguistiche. Si pud notare come le regioni montuose del Marocco siano
ampiamente popolate dai Berberi distribuiti in tre principali gruppi linguistici: i Berberi della
catena costiera del Riff (di lingua tarifit), i Berabers di lingua tamazight che risiedono nella
regione del Medio Atlante (al centro del Marocco) e, infine i Berberi del Sud-Ovest, i
Chleuhs (traslitterazione inglese: Ishelhin), il gruppo pit numeroso (oltre 5 milioni) che
parlano la lingua tachelhit e che vivono sui monti dell’Alto Atlante e dell’Anti Atlante, nelle
valli del Souss e del Draa.

In Algeria, oltre alle numerose comunita disperse nelle oasi del deserto, i Berberi si
concentrano nella Kabilia (oltre 4 mil., lingua tamazight) e nel Tell, le regioni montagnose
attorno ad Algeri, mentre sui monti dell’Aurés si concentrano le comunita degli Chaouias
(traslitteraz. inglese: Shawiya).

A sud, attorno ai monti dell’Ahaggar e del n’Ajjer, si stende infine il vasto territorio popolato
dai Tuareg che, suddivisi in nove tribu, occupano un’area vastissima fra Algeria, Mali e
Niger, e la cui incerta entita numerica ¢ stimata attorno a un milione di persone.

11.18 Altre identita culturali nel Maghreb

Come si ¢ detto, i Berberi sono solo una delle componenti etniche del Maghreb. Oltre ai
Berberi, in modo molto schematico, possiamo individuare le seguenti tradizioni culturali:

- Arabi. Costituiscono la maggioranza della popolazione urbana, in realta fortemente meticcia
a causa della forte percentuale di berberi arabofoni la cui identita si ¢ ormai completamente
fusa con quella degli antichi conquistatori arabi. Un’altra stratificazione di cui tenere conto €
quella degli arabo-berberi di cultura andalusa, rifugiatisi nel Maghreb fra il XII e il XVI
secolo sotto la spinta della reconquista e che, di fatto, erano portatori di un loro ricchissimo
patrimonio tecnologico, culturale e musicale maturato in secoli di permanenza in Spagna.

- Beduini (in arabo badawi, “uomo del deserto”, derivato da badiya, “deserto”). I Beduini
sono gli Arabi del deserto, tribu nomadi di antiche tradizioni guerriere originarie della
penisola arabica, le cui migrazioni hanno accompagnato [’espansione dei domini arabi
(beduine erano le tribu dei Bani Hilal che invasero il Maghreb nell’XI sec.). I Beduini
rappresentano forse 1’etnia araba meno acculturata fra tutte, portatrice di una forte tradizione
musicale che conserva aspetti arcaici, riconducibili all’epoca della jahilliya. Nonostante 1
Beduini siano ormai in larga parte sedentari e integrati nel tessuto urbano del Maghreb, nel
deserto del Sahara sopravvivono ancora comunita nomadi fortemente attaccate alle loro
tradizioni.

Da segnalare, a partire dai primi del XX secolo, la forte influenza che lo stile musicale
beduino ha esercitato al momento del suo ingresso nel contesto musicale delle citta. Con il
suo stile spoglio, la vocalita ruvida e antivirtuosistica, 1’'uso abituale dei microintervalli, le
sonorita arcaiche del tipico organico impiegato — un piccolo tamburo a calice chiamato gallal,
e un paio di flauti di canna (gasba) - lo stile badawi ¢ stato introdotto nelle citta dell’ Algeria
dagli cheikhs (maestri), cantanti abbigliati in modo rigorosamente tradizionale, il piu famoso
dei quali ¢ stato forse Cheikh Hamada (1889-1968). A Orano lo stile urbanizzato del badawi
ha interagito e si ¢ fuso con una congerie di generi musicali locali, in particolare con la
musica fortemente marginalizzata delle cheikhat, artiste femminili nella cui attivita, prima
nelle campagne poi in citta, la musica si mescolava spesso con la prostituzione. Questa
fusione ha dato il via a una curiosa miscela di tradizione ancestrale e tendenze fortemente
trasgressive sul piano dei contenuti, un connubio che costituisce uno dei fondamenti originari
del rai algerino

44



- Ebrei. La loro presenza si ¢ alquanto ridotta recentemente dopo la proclamazione dello stato
di Israele, ma comunita di Ebrei erano presenti nel Maghreb fin dall’eta romana. Ad essi si
aggiunsero in diverse ondate 1 numerosi Ebrei sefarditi in fuga da al-Andalus a seguito della
reconquista ¢ fino alla loro definitiva espulsione dalla Spagna nel 1492. Nel Maghreb, come
gia in Spagna, gli ebrei sefarditi furono generalmente integrati e ben tollerati in seno alla
societa araba, almeno fino all’avvento del dominio Ottomano che diede avvio a una politica di
segregazione. Liberi dai vincoli che la religione islamica ha sempre teso a imporre in materia
di musica e di esibizioni pubbliche di artiste femminili, gli ebrei e i berberi di religione
ebraica costituiscono una minoranza bilingue che ha sempre avuto un ruolo importante in
ambito musicale, sia nella tradizione classica della nuba, sia nella musica popolare. In epoca
coloniale e con 1’accelerazione della modernizzazione, gli Ebrei, specialmente in Algeria,
hanno dato un impulso decisivo alla popolarizzazione della tradizione andalusa (hawzi,
sha ‘bi, ecc.) e all’innesto sulla tradizione araba di una quantita di nuovi stili, dalla canzone
europea, al jazz, alla nuova musica egiziana. Molte delle novita affermatesi sulla scena di
Orano attorno alla meta del XX secolo e che fecero da trampolino di lancio per la futura
evoluzione del rai in direzione popular, si devono ad artisti di origine sefardita, fra i quali i
piu famosi sono forse Reinette 1’Oranaise, Lili Boniche, Maurice El1 Médioni.

- Neri. In tutto il Nord Africa non esiste una precisa linea di demarcazione fra popolazioni
bianche e nere. Esiste piuttosto, specie nelle popolazioni berbere, una continua gradazione dei
tratti somatici e del colore della pelle che rivelano remote mescolanze meticce e tendono a
scurirsi man mano ci si sposta a Sud verso 1’Africa sub-sahariana. Ne sono un esempio nel
sud del Marocco gli Haratin, berberi di pelle scura abitanti la valle del Draa. Ma il caso piu
tipico ¢ forse quello dei Tuareg, popolazione che presenta un’estrema varieta di tratti somatici
intermedi.

Fin dall’antichita nel Maghreb sono presenti popolazioni originarie dell’Africa nera,
discendenti di schiavi o di comunita libere emigrate secoli addietro, provenienti dall’antico
impero sub-sahariano del Mali, dal Sudan (che in arabo significa “nero”), dalla Guinea, dal
Ghana, ecc. Fra questi gruppi etnici variamente denominati (Mauri, Haratin, Bambara,
Songhai, Haussa, ecc.), un rilievo del tutto particolare dal punto di vista musicale hanno i
Gnawa, un gruppo etnico concentrato principalmente nel Marocco del Sud e nella zona di
Marrakesh, ma presenti in numerose zone del Maghreb, ad es. a Mostaganem, citta costiera
dell’Algeria subito ad Est di Orano. I Gnawa sono conosciuti internazionalmente proprio in
ragione della loro ricca e affascinante tradizione musicale che ¢ entrata stabilmente nel novero
delle musiche tradizionali piu frequentemente registrate e diffuse nel circuito della world
music.

Senza pretendere di tracciare una mappa esauriente della musica folklorica del Maghreb ci
limiteremo ad alcune osservazioni in merito a qualche aspetto fra i piu rilevanti e significativi
della musica berbera e gnawa.

11.19 La musica tradizionale dei Berberi

La musica del popolo Amazigh ¢ uno straordinario concentrato di tradizioni folkloriche
disseminate sulle montagne e nel deserto, cui si affiancano perod, come vedremo, sviluppi
importanti nel corso del XX secolo sul terreno della musica urbana e della canzone moderna,
in particolare ad opera di cantanti e musicisti della Kabilia.

In Marocco dove la presenza berbera ¢ assai consistente, si ¢ soliti suddividere la ricca
tradizione folklorica nelle due principali zone del Medio Atlante e dell’Alto Atlante-Anti
Atlante (cfr. la mappa di fig. 11) abitate rispettivamente dai Berabers-Tamazight ¢ dagli

45



Chleuhs. Come in ogni cultura musicale tradizionale, una distinzione fondamentale va fatta
fra musiche praticate da gruppi di professionisti (per lo piu itineranti), e musiche collettive
che vengono eseguite in particolari occasioni festive con un’ampio coinvolgimento di
partecipanti non specializzati. Musica collettiva e musica professionale si legano a contesti
radicalmente diversi, vuoi per il tipo di rapporto che si instaura fra esecutori e uditorio, vuoi
per il fatto che i musicisti professionisti intraprendono non di rado una carriera che li porta al
di fuori della comunita di appartenenza e che i mette in contatto con culture diverse, nonché
con gli ambienti dell’industria musicale.

La musica e la danza sono protagoniste delle festivita religiose (mawlid, aid, ecc.), nonché dei
moussems, le sagre locali che si tengono numerosissime nelle cittd e nei villaggi in vari
periodi dell’anno e che sono in genere motivate da pellegrinaggi e processioni a luoghi di
culto. In Marocco, ma anche altrove, i moussems piu celebri sono occasione di forte richiamo
per il turismo internazionale. Essi scandiscono ricorrenze stagionali legate all’agricoltura,
ricorrenze dei santi, leggende popolari, ecc. Ma ogni occasione festiva (matrimoni,
fidanzamenti, circoncisioni, ecc.) € un buon pretesto per lo svolgersi di canti e danze di vario
genere.

Sia presso i Tamazight sia presso gli Chleuhs — ma il discorso puod essere esteso a tutte le
comunita berbere del Maghreb — la musica collettiva ¢ un importante evento comunitario che
chiama a raccolta uno stuolo di partecipanti e che di regola si traduce in una grande
performance di danza accompagnata da canti corali e solistici e da strumenti a percussione —
in genere grandi tamburi a cornice del tipo bendir, con o senza sonagli. I canti sono eseguiti in
modo antifonale (ossia alternando due cori contrapposti), oppure — specie 1 canti maschili — in
stile responsoriale (al canto del solista segue la risposta del coro).

La cerimonia musicale dei Tamazight prende il nome di ahidus. Per la performance i
partecipanti si dispongono in cerchio, oppure in due file una di fronte all’altra con uomini e
donne che si alternano spalla a spalla. Agli uomini compete per lo piu il canto, mentre le
donne sono impegnate in movimenti di danza. Le melodie sono molto ripetitive, con uso di
microintervalli e disposte su una gamma melodica alquanto limitata, mentre il ritmo ¢ in
genere caratterizzato da formule in cinque tempi. L’aspetto forse piu significativo dal punto di
vista culturale ¢ proprio il fatto che nell’ahidus uomini e donne (queste ultime a volto
scoperto e con costumi dai colori molto vivaci) sono mescolati e a ridosso gli uni degli altri, a
testimonianza di un sistema socioculturale in cui non sono contemplate particolari norme di
segregazione sessuale (vedi fig. 12).

Fig. 12

[uomini e donne Tamazight mentre partecipano a un ahidus (Medio Atlante, Marocco)]

46



Presso gli Chleuhs dell’Alto Atlante 1’evento musicale comunitario piu importante ¢
I’ahwash, una performance collettiva che si svolge di solito al calar del sole e puo durare fino
all’alba (cfr. Discografia: Berber Music from the High Altas and the Anti Atlas). L’ ahwash
puod assumere una dimensione grandiosa, coinvolgendo decine fra cantanti, danzatori e
percussionisti (che possono arrivare anche a una trentina), con un numero complessivo di
partecipanti che puo arrivare anche a 100-150. Gli strumenti impiegati sono innanzitutto
tamburi a cornice (bendir) e grandi tamburi a due pelli (ganga), cui possono aggiungersi flauti
e altri strumenti a percussione fra i quali, ad esempio, 1 gragéb, nacchere metalliche simili a
quelle usate nella musica dei Gnawa.

Contrariamente a quanto accade nell’ahidus, I’ahwash riflette una cultura nella quale la donna
¢ sottoposta a forme di segregazione di stampo islamico. A seconda delle comunita I’ahwash
puo essere riservato ai soli uomini, mentre nel caso di una partecipazione femminile, uomini e
donne sono separati fra loro, disposti in due file una di fronte all’altra, con uno svolgimento
dei canti che prevede dapprima una sezione unicamente maschile, con episodi solistici di
improvvisazione. | cori femminili entrano solo in un secondo momento € comunque voci
maschili e femminili in genere si alternano, rispondendosi antifonicamente e sovrapponendosi
solo in brevi momenti. Molto diverso, rispetto all’ahidus, ¢ anche lo stile musicale che rivela
forti influenze africane con uso di melodie pentatoniche e poliritmie ostinate di una certa
complessita. Protraendosi nel tempo I’andamento ritmico tende gradualmente ad accelerare,
accentuando via via le movenze della danza e lo stato di eccitazione dei partecipanti (vedi fig.
13 A).

Fig. 13

[A: ahwash degli Chleuhs, Alto Atlante-Souss, Marocco] [B: donne Tuareg]

Uno dei tratti che piu distinguono le comunita berberofone del Maghreb nel panorama del
mondo islamico ¢ proprio la gia citata condizione femminile che, pur con forti varianti locali,
¢ assai meno soggetta a discriminazioni e proibizioni rispetto alla cultura araba. Attualmente
nei villaggi berberi le donne hanno in genere il viso scoperto, ma gli storici ritengono che in
passato, prima dell’introduzione dell’Islam, la condizione della donna nella cultura berbera
fosse ancora migliore. In effetti uno dei temi ricorrenti fra le tradizionali rivendicazioni delle
minoranze berbere del Maghreb ¢ proprio quello dell’emancipazione femminile. Presso i
Tuareg la donna gode forse della condizione pit emancipata dell’intero mondo islamico, con
un singolare capovolgimento di ruoli, dal momento che in queste comunita ¢ 'uomo che per
tradizione si copre il volto. Le donne Tuareg (v. Fig. 13 B) hanno il viso scoperto, si adornano
di monili e gioielli nelle occasioni festive e partecipano alla vita pubblica accanto all’uomo.
Esse, infine, rivestono un ruolo autonomo di primissimo piano in campo musicale.

Danze e canti collettivi analoghi a quelli in uso presso i Berberi dell’Atlante sono diffusi
anche in altre comunita, ad esempio gli Chaouias che vivono sui monti dell’ Aurés nel Nord

47



dell’Algeria, 1 Tuareg dell’ Ahaggar, oppure presso i Berberi del Riff (cfr. Discografia: Ali el
Khencheli, Chants des Aures; Touareg Music vol. 4: Imaran)

Le performances collettive formano inoltre 1’impalcatura delle cerimonie religiose che
vengono celebrate dalle numerose confraternite (tarigat) sufi presenti nel Maghreb e
caratterizzate da un largo seguito popolare. Come gia sappiamo, il tipico cerimoniale sufi ¢ la
hadra, 1l rituale che evoca la presenza di Dio e che attraverso la lunga danza sacra e gli
incessanti canti di lode e di invocazione genera una crescente concitazione che conduce i
partecipanti all’estasi mistica. A differenza perd di quanto accade nella musica folklorica i
cerimoniali sufi, pur svolgendosi collettivamente, vedono impegnati musicisti specializzati e,
non di rado, di alto livello professionale.

Nel complesso caleidoscopio culturale del Maghreb le confraternite sono numerossime e
variamente imparentate: Shadilhiyya, Qadiriyya, Jilala, Isawiyya (o Aissawa; cfr. Discografia:
Confrérie des Aissawa, Tayfa de Cheikh Sidi Mohamed), Gnawiyya (o Gnawa: cfr.
Discografia), ecc. Ne risultano varianti rituali e musicali innumerevoli, da quelle piu
ortodosse fino alle cerimonie nelle quali la religiosita islamica convive con il retaggio
dell’ Africa nera, come accade nel rito della /ila celebrato dai Gnawa, una confraternita legata
all’omonimo gruppo etnico originario dell’Africa nera. Uno degli aspetti musicalmente piu
rilevanti delle confraternite sufi ¢ legato alla loro particolare natura di comunita religiosa al
cui interno si forma un nucleo musicale fortemente esclusivo nel quale viene tramandata una
pratica musicale di altissimo livello. Per questa ragione le confraternite oltre a creare un
intreccio inscindibile fra musica religiosa e musica profana, hanno svolto non di rado una
decisiva opera di conservazione, di studio e di diffusione anche per quanto riguarda la piu
rigorosa tradizione andaluso-maghrebina (.

Tipicamente improntata al costume di vita delle confraternite sufi, in virtu del suo carattere
severamente aristocratico ed esclusivo, merita una citazione un’antica confraternita musicale
che ha sede nel villaggio di Jajouka, sui monti del Riff, nota internazionalmente col nome di
Master Musicians of Jajouka. Sebbene la regione del Riff sia in prevalenza berberofona, i
componenti di questa comunita di musicisti vantano con orgoglio la loro discendenza araba e
il loro ruolo di musicisti di corte al servizio degli antichi sovrani del Marocco. La loro musica,
affidata a un’ampia compagine di esecutori ¢ caratterizzata dal timbro lacerante della ghaita,
una sorta di oboe che nelle loro esibizioni ¢ presente in modo massiccio (anche 15 esecutori).
La loro fama, che prosegue ancor oggi con periodiche uscite discografiche sul mercato
internazionale, prende le mosse negli anni 50 quando gli scrittori William Burroughs e Paul
Bowles rimasero affascinati dalla loro musica. Successivamente, sul finire degli anni 60, il
pittore Brion Gysin fece conoscere i musicisti di Jajouka a Brian Jones, chitarrista dei Rolling
Stones che a sua volta ne rimase conquistato. Nel 1971, il musicista inglese produsse un long
playing dal titolo Brian Jones Presents: The Pipes of Pan at Jajouka, divenuto un vero e
proprio oggetto di culto, nonché preludio al futuro sviluppo della world music.

Oltre alle confraternite, in seno alle comunita berbere operano anche piccoli gruppi di
musicisti professionisti la cui attivita si esplica originariamente nei villaggi, in genere
collegata alle varie occasioni festive pubbliche o private, ma che talora si svolge anche in
contesti urbani originando frequenti occasioni di contatti ¢ scambi con altri musicisti e altri
stili musicali. Non di rado I’attivita professionale itinerante pud condurre questi musicisti a
una progressiva urbanizzazione € a una vera a propria carriera musicale con concerti,
produzione di cassette o cd ecc. E in questa zona virtuale “di confine” fra sistema tribale e
contesto urbano, fra retaggio tradizionale e sistema industriale della musica, che 1’identita
locale di un musicista o di un gruppo entra in contatto con strumenti, prassi, linguaggi,

48



tecnologie profondamente diverse, interagisce con esse, ne viene influenzata e a propria volta
se ne impadronisce, dando luogo a quei processi di integrazione e di sincretismo sui quali fa
leva il fenomeno della world music. Definiamo virtuale questa zona di confine in quanto,
come abbiamo gia osservato, la diffusione della musica riprodotta ha raggiunto ormai anche le
regioni piu isolate € meno densamente popolate, avviando un processo di acculturazione che ¢
in buona parte indipendente dalle vicende dei musicisti professionisti.

Beduini, Berberi, Tuareg, cheikhs, cheikhat, munshidiin, membri di confraternite sufi, Gnawa,
musicisti di Jajouka, ecc.: 1 casi di musicisti professionisti del Maghreb che dalla originaria
tradizione locale vengono proiettati in contesti € verso uditori nuovi sono numerosissimi.
Tipica da questo punto di vista ¢ la tradizione dei rwais (sing. rais, capo), musicisti e poeti
professionisti Chleuhs che si caratterizzano per uno stile di canto spigoloso, con influenze
africaneggianti e per i loro lunghi componimenti poetici (amarg), precomposti o improvvisati,
dai contenuti spesso impegnati ricchi di spunti satirici.

I rwais si accompagnano con un rabab dalla forma caratteristica e dal suono particolarmente
aspro e pentrante (v. Fig. 14 e a pag. 28), con un liuto-tamburo detto /otar simile al gumbri
dei gnawa, e si esibiscono in genere con un gruppo femminile (raisat) cui sono affidati cori e
danze. Originaria dalla regione dell’Alto Atlante la musica dei rwais si ¢ oggi ampiamente
urbanizzata ed ¢ ormai conosciuta in tutto il Maghreb, mentre alcuni gruppi hanno compiuto
tournées all’estero e in Europa adattando il loro stile e il loro repertorio ai nuovi uditori e,
inevitabilmente, innestandovi influenze svariate.

[gruppo tradizionale di rwais — i due musicisti al centro imbracciano il tipico rabab degli Chleuhs]

11.20 | Gnawa

Un’altra rilevante e ben nota presenza nel panorama etnico e musicale del Maghreb ¢ quella
dei Gnawa (si pronuncia “gh-nawa”, con la “g” dura come in “gas”). Per una trattazione piu
dettagliata della loro musica si veda il saggio di Antonio Baldassarre incluso nella bibliografia
d’esame. Qui ci limiteremo a qualche considerazione di carattere generale, sottolineando in
primo luogo il carattere per molti aspetti paradigmatico di questa tradizione sotto il profilo
transculturale. Dal punto di vista etnico e linguistico 1’identita gnawa si colloca all’incrocio di
tre diverse tradizioni culturali: nera, berbera e arabo-islamica. Analoga “costellazione”
caratterizza la loro musica nella quale elementi berberi (ad es. le percussioni) e dell’Africa
nera (ad es. pentatonismo), convivono con l’utilizzo della lingua araba nei loro rituali
religiosi. Inoltre, dal punto di vista religioso 1 Gnawa in quanto confraternita aderente al
sufismo rappresentano forse la piu originale fusione di elementi dell’Islam e del sufismo con
un backgound di credenze profondamente radicate nelle tradizioni politeiste e spiritiste
dell’ Africa nera. Alquanto popolare in Marocco e nel Maghreb, la confraternita degli Gnawa
st dichiara discendente da Sidi Bilal, lo schiavo etiope che secondo la tradizione fu il primo

49



mu ‘adhdhin (muezzin) dell’Islam. Oltre che ad Allah e ai santi dell’Islam, i Gnawa rivolgono
le loro invocazioni a un folto pantheon di mluk (spiriti) che vengono celebrati all’interno della
lila, il grande rito musicale nel quale la hadra, la evocazione della presenza di Allah si integra
a fenomeni di possessione spiritista e a riti sciamanici di guarigione (cfr. Discografia: Amida
Boussou, Les maitres du guenbri vol. 1. Gnawa Leila ; Gnawa de Mostaganem, Rituels de la
Layla et du Moussem). Particolarmente importanti e caratteristici sono gli strumenti utilizzati
dai Gnawa, quali il gumbri (anche: guimbri, gambri, ghnbri, ghembri, ecc.), un liuto che ¢ al
tempo stesso uno strumento a percussione

Fig. 15

o ) » -
AN\ V72

[Hassan Hakmoun suona il liuto gumbri]

Munito di tre corde e diffuso in gran parte del Maghreb e dell’ Africa sub-sahariana, il gumbri
(v. fig. 15) ha la cassa armonica di forma semicilindrica ricoperta di pelle. La sua sonorita
inconfondibile deriva dal fatto che 1’esecutore mentre pizzica le corde, percuote con le altre
dita la membrana della cassa armonica, facendo al tempo stesso risuonare la serséra, un
particolare sonaglio metallico fissato al manico. Altri strumenti caratteristici della musica
gnawa sono il #’bal (o ganga)— un tamburo a due pelli che si porta a tracolla e si percuote con
una particolare bacchetta ricurva e le qragqeéb (qraqaba, karkabas, ecc.), grosse nacchere
metalliche formate da due doppi cimbali convessi collegati fra loro (Fig. 16).

Fig. 16

[grageb, nacchere in metallo tipiche della musica gnawa e del folklore berbero] -

50



Riguardo ai Gnawa si pud fare una considerazione in parte analoga a quella dei Master
Musicians of Jajouka. Infatti sulla loro musica si ¢ concentrata 1’attenzione di numerosi
musicisti americani ed europei che vi si sono ispirati o li hanno coinvolti direttamente. Fra
essi Pharoah Sanders, Randy Weston, Jimmy Page, Bill Laswell e altri ancora. Di origine
gnawa ¢ anche Hassan Hakmoun, musicista che trasferitosi negli Usa ¢ diventata una star
internazionale della world music. La musica dei Gnawa ¢ anche il principale elemento
ispiratore del quasi leggendario gruppo marocchino Nass el-Ghiwane che, dall’inizio degli
anni *70 e fin verso la meta degli anni ’80, ha rappresentato una vera e propria avanguardia
innovatrice, conquistandosi I’ammirazione incondizionata delle giovani generazioni di tutto il
Maghreb con una musica tanto radicalmente nuova quanto profondamente legata alla
tradizione (cfr. Discografia: Nass el Ghiwane, Transe Musique du Maroc). Sulle orme di Nass
el-Ghiwane, appena prima del decollo del pop-rai algerino, si sono mosse schiere di giovani
musicisti fra i quali Cheb Khaled che ha sempre apertamente dichiarato il suo amore ¢ il suo
debito con questo gruppo marocchino.

11.21 L’influenza dei fattori esterni

Il panorama musicale del Maghreb non si esaurisce negli apporti, per quanto ricchi e
compositi, delle diverse etnie presenti sul territorio. In conto sono da mettere anche processi
di acculturazione derivanti da influssi esterni non meno rilevanti nella formazione e nella
trasformazione delle diverse tradizioni e generi musicali. Fondamentale, ad esempio, ¢ stato
I’influsso della dominazione Ottomana che, nel Maghreb come nel resto del mondo arabo,
lungo un arco di tempo di parecchi secoli ha lasciato un’impronta indelebile sia nella musica
classica sia nei generi di musica piu popolare.

In epoca piu recente, un altro importantissimo fattore di cambiamento ¢ stato 1’influsso della
musica egiziana, leader indiscussa tra la fine dell’Ottocento e buona parte del XX secolo del
processo di modernizzazione della musica araba. Gli stimoli provenienti dalla nuova canzone
egiziana di Farid al-Atrash, di Umm Kulthiim, di Muhammad 'Abd al-Wahhab, diffusasi
rapidamente e in modo capillare in tutto il mondo arabo attraverso una fiorente produzione
discografica, vennero raccolti a cavallo fra gli anni 30 e ‘40 da artisti oranesi come Blaoui
Houari ¢ Ahmed Wahby e adattati al gusto e alle tradizioni maghrebine. Queste tendenze
moderniste della musica egiziana rappresentano un tassello essenziale nella composizione del
mosaico musicale dell’Algeria e del Maghreb contemporanei che, nel frattempo, erano
particolarmente esposti alle non meno decisive influenze direttamente provenienti dall’Europa
e dall’America. Da questo “bombardamento” incrociato ha inizio quel processo di
incubazione da cui, nel giro di un paio di generazioni, nascera infine il pop-rai, il genere che
ha fatto della musica algerina e del Maghreb una delle protagoniste della pop music
internazionale.

11.22 1l rai e il suo contesto

I linguaggi, le identita etniche, i generi, le influenze che abbiamo tratteggiato nelle pagine
precedenti formano un contesto, un quadro sociale e culturale all’interno del quale ¢ molto
difficile collocare il rai e le altre espressioni dell’odierna musica maghrebina.

Negli anni fra la prima e la seconda guerra mondiale, la nuova musica popolare urbana come
lo sha ‘bi, 1 generi tradizionali urbanizzati come il badawi e altri ancora erano si elementi di
cambiamento e di trasformazione, ma tutto sommato erano ancora relativamente in armonia
con 1 valori tradizionali e religiosi, con il costume, la mentalita, la lingua dominanti nella
societd del Maghreb. A questo sfondo di relativa continuita fra passato e presente, si

51



contrappongono fin dai primi decenni del XX secolo una quantita di tendenze, stili, artisti,
luoghi che, al contrario, si presentano come socialmente squalificati o addirittura conflittuali
rispetto al sistema di valori predominante.

Il nostro discorso pud concentrarsi principalmente sulla realta algerina, dove il
confronto/conflitto fra un tradizionalismo culturale venato di puritanesimo religioso e le
istanze di emancipazione fortemente laicizzate ¢ stato per decenni il tema conduttore della
vita culturale e musicale del paese, finché negli anni Novanta, a fronte della definitiva
affermazione internazionale del pop-rai che di queste istanze era divenuto la bandiera, ¢
esplosa in tutta la sua violenza sanguinaria la ferocia repressiva del fondamentalismo,
tragicamente nota alle cronache politiche degli ultimi anni.

Cosi come per il jazz si ¢ individuato, solo qualche decennio prima, un centro di
elaborazione-irradiazione come New Orleans, citta ben presto mitizzata ed elevata al rango di
icona leggendaria, cosi per la nuova musica algerina venuta alla ribalta fra gli anni 20 e *30
(e che all’epoca non ha una sua precisa identita unitaria), si ¢ soliti indicare come luogo di
origine la citta di Orano, in arabo Wahran.

Tuttavia, cosi come New Orleans non puod essere considerato il luogo di “nascita” del jazz,
data la molteplicita dei fattori in gioco, allo stesso modo sembra riduttivo affermare, ad es.,
che il rai nasce a Orano, nonostante questa citta abbia avuto un ruolo assolutamente
eccezionale nel coagulare molti degli elementi che via via identificheranno questo genere
musicale.

Come dovrebbe essere gia sufficientemente chiaro, il rai scaturisce dal concorso di molti
fattori. Inoltre esso attraversa svariate fasi di sviluppo fortemente diversificate, tanto da
presentarsi come un fenomeno dalle molte facce a volte contraddittorie. Forse questi caratteri
sono addirittura irriducibili a un’unica fisionomia. Guardando allo sviluppo cronologico, ai
caratteri stilistici e di contenuto, alla collocazione territoriale, si potrebbe affermare forse che
ci sono molti rai. Oppure che sotto la dizione di rai vengono troppo disinvoltamente
ricondotte musiche alquanto diverse fra loro. Il che evidentemente rinvia a un ulteriore
problema: la difficolta di definire il rai, o di decidere fra queste diverse identita quale sia la
piu “autentica”.

Rai ¢ una parola traducibile solo con una perifrasi: “punto di vista”, “opinione”. Corrisponde
un po’ all’epressione inglese “my way”, ossia “a modo mio” (di vedere, di pensare) e forse
non ¢ casuale che Rachid Taha, Khaled e Faudel, nel cd dal vivo I, 2, 3 Soleils (cft.
Discografia) abbiano inciso la loro versione della celebre canzone di Claude Frangois Comme
d’habitude, resa celebre da Paul Anka nella traduzione inglese, My Way appunto.

Ma rai ¢ anche un intercalare che ricorre spesso («ya rai») nelle performances in cui
I’interprete improvvisa un testo di canzone o ne rielabora estemporaneamente una gia nota —
una sorta di “trallalla” che, ad es., ricorre spesso nello stile badawi dagli cheikhs. In pratica si
tratta di una “zeppa” poetica, analoga a ci0 che nel linguaggio parlato avviene
involontariamente con parole come “cio¢...”, “vero...”, “capisci...”’, ecc. — con la differenza
che nella poesia come nel canto, I’inserzione ¢ volontaria e controllata.

C’¢ tuttavia un tratto sicuramente unificante che accomuna — almeno fino a un certo punto
della sua storia — le diverse fasi e tipologie del rai, ed ¢ il netto carattere di trasgressione del
sistema dei valori predominanti nella cultura e nella societa algerina e, piu in generale, arabo-
islamica.

52



Questo carattere si afferma soprattutto, e in modo piuttosto dirompente, alle origini del rai in
stretta relazione con il particolare ambiente di Orano che, per 1I’opinione pubblica algerina, ¢
la citta dei bordelli e si identifica quindi in un luogo di perdizione, dove prosperano il
malaffare e I’immoralita, dove I’alcool scorre a fiumi, ecc. Fino a tutta ’epoca coloniale
(I’Algeria ottiene I'indipendenza nel 1962), Orano in fondo non ¢ un grosso fattore di
contraddizione: questa citta prediletta dai colonizzatori francesi, la pit moderna e vivace fra le
citta dell’Algeria, ¢ solo la conferma che il modo di vita degli europei ¢ empio e
incompatibile con i precetti dell’Islam. Orano ¢ la citta dei locali notturni, della disinibizione,
del vizio, dove regna la promiscuita fra uomini e donne. Ma ¢ anche una citta dove la musica
abbonda e da cui in un certo senso viene la conferma della fondatezza di quella condanna
della musica che, da secoli, I’Islam piu puritano ha sempre ribadito.

Orano ¢ anche uno dei centri piu attivi nel processo di urbanizzazione delle tradizioni
contadine e folkloriche. Fra citta e campagna c’¢ uno scambio fitto e certe tradizioni musicali
locali proprie della campagna, fiorite nei villaggi e legate a occasioni e festeggiamenti
prevalentemente privati (circoncisioni, matrimoni, ecc.), vengono trapiantate in citta. E il caso
della musica zendani, musica umile, di rango talmente infimo da risultare difficilmente
accettabile per la mentalita benpensante e tuttavia portatrice di toni genuini, spesso satirici che
le assicurano una vasta popolarita. Oppure ¢ il caso delle meddahat, gruppi musicali formati
da donne che si esibiscono in un repertorio religioso davanti a un pubblico solo femminile e
che hanno un precedente — ma di rango assai piu elevato — della tradizione musicale
femminile della gadriyya.

A Orano e dintorni, le meddahat, espressione accettabile di una presenza femminile che non
mette in discussione il proprio status sociale di separatezza, entrano perd in relazione e
talvolta si confondono con I’'universo dell’emarginazione, con I’intrattenimento musicale che
si svolge nei locali, nei bordelli, nelle fumerie di hashish. Qui, fra ritrovi di citta e feste
campagnole, scandalosamente mescolate agli uomini, operano le cheikhat, artiste che non di
rado hanno svolto il loro apprendistato canoro come meddahat . Orfane oppure ripudiate dalla
famiglia, socialmente emarginate, spesso emigrate dalla campagna in cittad, con trascorsi
talvolta inconfessabili, in bilico fra prostituzione e attivita musicale, le cheikhat appaiono
quasi una versione plebea delle antiche gainat, moralmente altrettanto inaccettabili, ma
musicalmente e socialmente degradate a un rango decisamente inferiore.

Da un punto di vista stilistico la musica che gia negli anni Venti circola nei quartieri di Orano,
nei caffe per bene come nei quartieri malfamati, oppure a Mdina Jdida, “le Village négre”
sorto in epoca coloniale, ¢ in buona parte ispirata al modello del canto badawi. Cheikhs e
cheikhat incarnano un diverso livello di dignita musicale e di accettabilita sociale, e tuttavia si
avvalgono grosso modo del medesimo stile improvvisativo, spoglio e diretto, si esibiscono per
lo piu coi flauti gasba e il tamburo gallal, cantano testi satirici, anticonformisti, talvolta di
denuncia o di ribellione. I soggetti sono la prigione, la miseria, la sfortuna, I’amore, il vino. Il
rai ¢ in incubazione e il badawi subisce un processo di mutazione nel quale ¢ impossibile
stabilire dove finisce I’'uno e dove comincia I’altro. A identificare il rai sono i testi (alcuni dei
quali verranno ripresi mezzo secolo dopo dalle star del pop-rai) e forse soprattutto le cheikhat
che gli imprimono un indelebile marchio trasgressivo. Da allora questo stile del rai legato alla
tradizione, nonostante 1 profondi cambiamenti della scena musicale, non ¢ mai
definitivamente tramontato e ha resistito fino ad oggi senza sostanziali mutamenti. Una
longevita che si deve in primis al carisma e alla vitalita instancabile di alcune sue interpreti,
prima fra tutte Cheikha Rimitti, nata nel 1923 nei pressi di Sidi Bel Abbes, a un’ottantina di

53



chilometri da Orano, e il cui vero nome ¢ Saadia Bédief (cfr. Discografia: Cheikha Rimitti,
Nouar)

Negli anni Trenta-Quaranta il rai delle cheikhat esibisce una contraddizione che risulta
quantomai stimolante: una veste musicale tipicamente beduina e tradizionale, abbinata a
contenuti che ne sono per cosi dire la negazione. Cheikha Rimitti fu tra le artiste che piu si
distinsero per il carattere scandalosamente esplicito dei suoi testi. Il suo debutto in pubblico
risale al 1942, mentre il suo esordio discografico avvenne solo dodici anni piu tardi, nel 1954,
con un brano intitolato Charak gataa (lett. “Strappa, lacera”). In esso la cantante si rivolgeva
alle giovani donne invitandole, con una metafora piuttosto trasparente, a infrangere il tabu
della verginita.

Riportiamo di seguito altri due esempi di testi di Rimitti dei quali non conosciamo la
datazione (entrambi i testi sono tratti dal volume di Marie Virolle, La chanson rai, Paris,
Kathala, 1995):

Cheikha Rimitti, 7l me broie

Il me broie / Il me fait griller

Il me fait saliver comme les makrouts dans le miel
Il me sollicite / Il m'abreuve

Il me tente / Il me berce

Il me caresse le dos et le sommeil devient doux

Il me chatouille / Il me pilonne

Il me fait flamber et je lui pardonne

Il me séduit / Il me tente

Il me lutine / Ah! Ah! Ah!

Viens nager

Si nous mourrons tant pis

Il me secoue / Il me gratouille

Je ne suis ni malade, ni bien

Il me presse / Il m'étreint, il me serre

Et la belle fait gagner

A peine sortie, je l'ai retrouvée

Il m'attise / Il me becquette

Je l'enlace de mes bras, j'ai peur qu'il ne s'ensauve
Il me fait boire / Il m'enivre

Deux nuits et deux jours, et ses jnouns ne sont pas calmés
Il me fouette / Il me bleuit / Il m'aguiche, il me pile
Lui et moi dans la couche sommes comme endiablés

]

Cheikha Rimitti, Le pire des havres

Mon ami, l'exil s'accompagne de la dure patience

Ah! le pire des havres! Ma chevelure a blanchi

Les jours ont passé dans l'inconscience. Maintenant je voudrais un toit mien
Mais le douar est désert, ne restent que vestiges

Celle belle assemblée a été dispersée

Oh! le retour sur les lieux! / Ma chevelure a blanchi

Mes amis, si vous avez souffert comme moi vous me comprendrez

Une foule dhommes manque a 'appel / Il ne reste que batiments

54



Oh! le retour sur les lieux!

Ferme blanche, oliviers verts

Les valeureux oliviers, 6 mes hommes!

Huile de I'olive, poisson dans la mer

Voici la valeur, 6 mes hommes!

Je me remémore les absents / Oh! le retour sur les lieux!
Que Dieu prenne en sa paix ceux qui sont morts pour le pays
Oh! le retour sur les lieux! / O ma terre!

En tombant, il a crié: la maison maternelle est en ruine!
Intercédons pour les parents et les braves

Les parents, les parents

Ma mere et mon pere m'ont maudit, ah que c'est dur!
N'oubliez pas les parents / Prends soin de tes parents, ils te béniront
Moi, je pleure sur l'exil, 6 hommes!

Je pleure I'exil, la nostalgie qui serre le coeur en France
O mes hommes, 6 mes amis!

Que Dieu donne patience a ceux qui sont en France,

O mes hommes, 6 mes amis!

L'exil a hélé et dispersé les assemblées

Ah! le pire des havres! / Le pire des havres!

O mes amis!

11.23 La musica oranese e I’impatto con la modernita.

Negli anni ’30 e ’40, Orano e tutto il Maghreb sono perd esposti a novitd ancora piu
appariscenti. Sono anni in cui il cinema e la canzone egiziani riscuotono un successo
crescente. Le sale di proiezione, i dischi, il fonografo, ma soprattutto la radio si diffondono
ovunque. Le stazioni radiofoniche, oltre alla musica araba, trasmettono anche molta musica
europea e americana; le voci Edith Piaf e di Joséphine Baker sono familiari a molti. E poi c’¢
la guerra, con gli americani che sbarcando in Algeria nel 1942 portano con sé tutto 1’enorme
potenziale della loro musica.

In realta negli anni Trenta e ancora per parecchio tempo, a Orano la musica piu ascoltata non
¢ il rai, ma generi piu rispettabili come ad esempio il wahrani — varieta locale del s/ ’abi e del
mahliin — che utilizza strumenti quali il pianoforte o la chitarra e fra i cui interpreti spicca
Sultana Daoud, la cantante di origine ebrea meglio nota come Reinette 1’Oranaise.

Ma a Orano lavorano anche altri musicisti che guardano piu lontano, impiegano strumenti
come la fisarmonica, la chitarra, il pianoforte e scrivono musica adottando spesso 1’armonia
occidentale. Piu che al rai tradizionale, essi si ispirano piuttosto alla canzone egiziana di ‘Abd
al-Wahhab, al flamenco, alla canzone europea, al jazz, al tango e alla musica sudamericana,
spesso filtrati proprio attraverso quello stile egiziano che ha fatto da apripista in questa
direzione. Sono artisti nati negli anni ‘20 come Blaoui Houari, Ahmed Wahby il cui stile
composito riceve ’etichetta di asri (moderno). Parecchi di essi sono di origine ebrea come
Lili Boniche o Maurice El Médioni, autori il cui lessico si arricchisce di ulteriori suggestioni
stilistiche. Piu giovane di una decina d’anni ¢ invece Ahmed Saber, altro protagonista
dell’ondata modernista del secondo dopoguerra e attivo a partire dagli anni ’50 (cfr.
Discografia: Ahmed Wahby, Lili Boniche, Maurice El-Médioni).

La musica moderna decolla subito dopo la guerra e negli anni *50-’60 tocca 1’apice del
successo. Talvolta condivide col rai tradizionale gli stessi luoghi e lo stesso pubblico, ma i

55



due percorsi sono piuttosto distanti. Il rai ¢ intriso di malessere individuale, ¢ poesia della
sofferenza, dell’emarginazione. Questa invece ¢ per lo piu musica di varieta nella quale
disillusione e malinconia, pur presenti, sono piu contenute, meno laceranti.

E tuttavia questi diversi generi hanno un importante punto in comune: il forte senso
dell’identita nazionale che li espone all’ostilita crescente delle autorita coloniali, allertate dal
fatto che nei testi di queste musiche circolano sempre piu fermenti indipendentisti e di
ribellione. Alcuni di questi artisti, come Blaoui Houari ¢ Ahmed Saber, finiscono in carcere
per attivita antifrancesi.

Quanto al rai esso ¢ inviso non solo al potere coloniale, ma forse ancor di piu allo stesso FLN.
In quell’accento individualista e disilluso tipico del rai, il Fronte di Liberazione Nazionale
vede piu che altro un ribellismo disfattista, un messaggio che sembra corrodere e avvilire i
valori su cui si fondano I’identita nazionale e le aspirazioni degli algerini; un messaggio che,
potenzialmente, risuona piu affine alle mire del potere coloniale che alla volonta di riscatto
nazionale.

In effetti rai e musica moderna restano al momento ben separati e sottoposti a un diverso
trattamento dal punto di vista della comunicazione mediatica. Occorrera aspettare
I’indipendenza perché si arrivi alla loro fusione, in un nuovo clima nel quale le aspettative di
rinascita nazionale si mescoleranno agli entusiasmi per le nuove sonoritad elettriche.
Entusiasmi che dovranno fare i conti tuttavia con il perdurante ostracismo della radio e poi
della televisione nei confronti del rai e con 1’ostilita del regime militare di Boumedienne verso
una musica da cui trasuda, nonostante tutto, un insopprimibile spirito antiautoritario.

11.24 Pop-rai

Rispetto al rai tradizionale delle cheikhat e di Rimitti, gli anni *70 corrispondono per il rai, a
una fase nella quale D’attenzione si sposta dai contenuti poetici dei testi al piano piu
squisitamente musicale. Mentre i contenuti di rottura passano per un momento in secondo
piano, il rai conosce in questi anni un laborioso e decisivo processo di trasformazione
stilistica. Inizialmente, assai piu del rai, protagonisti della musica algerina degli anni ‘70 sono
1 primi gruppi algerini di rock che ricalcano i modelli anglosassoni e che riscuotono un
successo crescente presso il pubblico giovanile. Sul terreno delle novita non ci sono pero solo
questi nuovi ruppi rock impegnati a scimmiottare 1 protagonisti delle hit parades
internazionali. In questi stessi anni, dal Marocco, arriva anche la rivelazione di nuovi gruppi
come Nass El-Ghiwane e Jil-Jilala, pionieri nel coniugare un fortissimo richiamo al retaggio
tradizionale con le sonorita e il groove della pop music e di quella sorella lontana che ¢ la
black music d’oltre oceano.

In questi anni gli artefici principali della metamorfosi musicale del rai sono due figure di
artisti nessuno dei quali ¢ un cantante: il trombettista e compositore Bellemou Messaoud e il
produttore Rachid Baba-Ahmed. Nell’ Algeria degli anni Settanta scocca 1’ora della cosiddetta
“musica Bellemou”, che impasta i testi e la vocalita del rai in nuovi arrangiamenti a base di
sax, tromba, tastiere elettroniche, e il cui gusto varia dal jazz al funky al soul alla musica
sudamericana. Con il contributo determinante di Rachid Baba-Ahmed (che svela le possibilita
dello studio di registrazione e della tecnologia elettronica facendo di esse una risorsa
irrinunciabile per le nuove produzioni), Messaoud — che di li a poco verra chiamato “le pére
du rai” — chiama accanto a sé alcuni giovani cantanti come Belkacem Bouteldja e Boutaiba
Sghir, mediante 1 quali il rai matura la sua svolta decisiva. Con Messaoud e i suoi, il rai
finisce con I’incrociare finalmente quella rotta modernista della musica oranese che era stata

56



avviata almeno trent’anni prima da Blaoui Houari e poi da Ahmed Saber. Nasce cosi il pop-
rai: un genere ormai molto lontano musicalmente da quel rai tradizionale che, a sua volta, con
Cheikha Rimitti in testa, resta orgogliosamente fedele al suo stile beduino. Una distanza
musicale che non ¢ perd necessariamente una distanza sul piano dei contenuti poetici.

Negli anni Ottanta il successo del nuovo rai sara opera di un’ondata di giovani cantanti poco
piu che ventenni 1 quali si danno 1’appellativo di cheb, giovane, o chaba nel caso si tratti di
una donna. Due eventi decisivi e quasi contemporanei contribuiscono a creare le condizioni
per questa svolta verso un successo sempre piu irresistibile. Da un lato la morte di
Boumedienne (1978) e il conseguente relativo ammorbidirsi della censura di regime.
Dall’altro ma la fortuna del rai ¢ soprattutto legata al lancio sul mercato della cassetta audio: il
mezzo piu economico e funzionale per la diffusione di questa musica su larga scala. Nel giro
di pochi anni, indipendentemente dalla censura radiotelevisiva, le cassette di rai viaggiano
ovunque e raggiungono migliaia e migliaia di giovani nel Maghreb e all’estero, specie in
Francia, fra gli emigrati.

I nuovi protagonisti si chiamano Cheb Khaled, Cheb Hamid, Cheb Mami, Cheb Sahraoui (per
lo piu in coppia con sua moglie Chaba Fadela), Chaba Zahouania, Cheb Hasni. Grazie al loro
successo, il pop-rai ¢ ormai un redditizio articolo commerciale, un genere che sempre piu si
identifica con la musica da ballo e che ¢ sempre piu fortemente tentato dal disimpegno,
dall’evasione, nonché dalla legittimazione sociale. Ma non per questo viene meno il richiamo
alla vocazione originaria del rai, al suo compito di dare voce al disagio dei diseredati e al
desiderio di emancipazione delle giovani generazioni.

Il riconoscimento pubblico arriva alla meta degli anni ’80. Nell’agosto del 1985 si tiene a
Orano il primo festival del rai, mentre nel gennaio dell’anno successivo Parigi ospita un
festival rai di quattro giorni che proietta definitivamente questa musica sulla ribalta
internazionale della nascente world music. 1l rai sembra finalmente riuscito a guadagnarsi un
suo spazio, un margine di tolleranza, se non di riconoscimento da parte dal regime. Tuttavia
questa sua inedita visibilita, questo clamoroso successo mediatico per il rai significa attirarsi
I’ostilita di un antico e insieme nuovo nemico in forte ascesa: I’Islam fondamentalista.

A meta degli anni ’80, a seguito del crollo del prezzo del petrolio, esplode la crisi
dell’economia algerina che si porta dietro un rapido aumento del malessere sociale. Le citta
sono invase da un numero crescente di giovani disoccupati sempre piu disperati per il loro
futuro. Li chiamano #hittistes perché passano il tempo per strada appoggiati ai muri (it in
algerino significa “muro”), oppure a ubriacarsi, a fumare hashish, a sfogare la rabbia in atti di
vandalismo e di teppismo.

Come sempre accade nel mondo islamico, nei momenti di crisi profonda si fa piu forte il
richiamo del fondamentalismo, proposto come un’ancora di salvezza. Gli imam pronunciano a
voce sempre piu alta le loro condanne contro il rai e contro Cheb Khaled. I “barbuti” — i
militanti delle associazioni fondamentaliste — fanno proseliti fra i giovani, molti dei quali si
trovano lacerati fra il loro identificarsi con il rai che ne raccoglie la sofferenza, e il richiamo
dell’Islam che fa balenare la prospettiva di dare un senso diverso alla loro esistenza. Nel 1988
si tengono scioperi ¢ manifestazioni che degenerano in violenti scontri, a seguito dei quali il
governo decreta lo stato d’assedio. L’intervento dell’esercito provoca centinaia di vittime fra
la popolazione.

Il dramma sociale e politico dell’Algeria ¢ forse troppo grande per il rai e per la sua visione
dell’esistenza legata a un sentire individuale. I protagonisti— Khaled in testa — si rivelano
incapaci di prendere una posizione, di affrontare una realta via via sempre piu sconvolgente
ed esasperata. Il successo internazionale, la crescente propensione a privilegiare la scena

57



francese, rivolgendosi al pubblico degli emigrati ma anche a una platea internazionale
scarsamente sensibile alle questioni interne dell’Algeria, spinge il rai a ripiegare su accenti
generici, dove la denuncia e ’amor di patria si diluiscono in tematiche sentimentali che
eludono implicazioni politiche troppo scoperte. Khaled (che abbandona 1’appellativo di
“cheb”), Cheb Mami e molti altri si trasferiscono in una Francia sicuramente piu ospitale
rispetto a un’Algeria dove le minacce dei fondamentalisti sono sempre pit pesanti.

L’Islam piu bigotto e repressivo rimane per il rai il bersaglio di sempre. Sul piano del costume
sessuale il rai non demorde, e continua la sua escalation di trasgressione. In un famoso brano
del 1987, Beraka, Cheb Hasni ¢ Chaba Zahouania duettano scandalosamente raccontando il
loro convegno amoroso.

Cheb Hasni — Chaba Zahouania, Beraka (Baracca, 1987)

[tratto da: B. Daoudi — H. Miliani, L aventure du rai, Paris, Editions su Seuil, 1996]
(Lui)

Nous avons fait 'amour dans une baraque mal foutue

Moi je 1'ai prise et que le, autres aillent se faire foutre

Quand la sotlerie vous donne de ces idées

Quand la beuverie vous donne de ce, idées

(Elle)

Moi tant pis pour moi mais pas pour mes amis
Laissez-moi a mes problémes, mai je n'en peux plus
Ce soir il couchera chez moi

Oh 14 1a cette nuit n'en finira pas

(Lui)

Je lui téléphonerai et elle viendra aujourd'hui

Je la veux brune d'origine et non pas bronzée

(Elle)
On se réunit sagement et nous passans du bon temps
I n’y a de dieu que Dieu et la passion continue a doubler
Ce soir on boira chez moi
(Lui)
Moi tant pis pour moi mais pas pour celle que le mektoub m’a destinée
Je ne pense pas guérir celle qui m'a briilé est décidée
(Elle)
Ayez piti¢ de moi, je suis accablée
Nous avons veillé et sommes crevés, amenez une auto pour nous trainer
(Lui)
Moi je I'ai choisie de Gambetta et de quoi vous vous melez
(Elle)
Ayez pitié de moi si j'en dis trop et je faute
(Lui)
Nous sotils amenez un bateau pour nous trainer
Nous nous sotilés ou bien oubliés

(Elle)

Je suis chez les gens que j’aime

Sotls nous sommes tombés, amenez une auto pour nous trainer

Nous sommes nobles et libres et nous nous montrons

La bonne assemblée et 1'éloqueuce se trouvent chez les gens de sagesse

58



La collisione fra rai e Islam puritano sul terreno della morale sessuale ¢ sempre aspra e
frontale. Ma dinanzi alle nuove drammatiche vicende della societa civile algerina, la visuale
del rai sembra sempre piu ristretta, incapace di cogliere le ragioni di un disagio sociale sempre
piu grave che ha ben altre motivazioni. Nella sua sfida all’Islam il rai si trova dalla stessa
parte del governo. Ma agli occhi del suo pubblico il rai non puo presentarsi come
fiancheggiatore di un regime poliziesco che risulta odioso agli occhi degli algerini giovani e
non. N¢ tantomeno il rai osa schierarsi apertamente contro di esso. E per questo che Khaled e
altri scelgono la politica del no comment e sfoggiano sorrisi di circostanza, sebbene alcune
delle loro canzoni ritrovino il coraggio di un’opinione indipendente. E il caso di EI harba
wayn? (Fuggire ma dove?) di Khaled che durante i drammatici disordini del 1988 pare
venissee adottata dai dimostranti come canto di protesta.

Where has youth gone?

Where are the brave ones?

The rich gorge themselves,

The poor work themselves to death,

The Islamic charlatans show their true face...
You can always cry or complain

Or escape...but where?"

[Rod Skilbeck, Mixing Pop and Politics. The Role of Rai in Algerian Political Discourse. Cfr:
http://www library.cornell.edu/colldev/mideast/rai.htm]

Fra le tante star che abbandonano I’ Algeria qualcuno rimane, come il giovanissimo Cheb
Hasni, creatore del “rai love” e leader incontrastato delle classifiche nazionali con una
produzione incessante di cassette. Ma fra il rai algerino, accerchiato e depresso, ¢ il rai delle
classifiche internazionali ¢’¢ ormai un solco, mentre progressivamente i grandi nomi disertano
1 palcoscenici dell’ Algeria divenuti troppo pericolosi. Due testi tratti da due grandi successi di
Khaled possono esemplificare questo progressivo distacco del rai dalle sue matrici o
connotazioni originarie (o almeno da alcune di esse).

Didi resta a tutt’oggi la canzone forse piu conosciuta di Khaled. Uscita nel 1992 sul primo
album che I’artista algerino pubblico per una multinazionale del disco, I’etichetta Barclay del
gruppo Emi, la canzone presenta un testo incentrato sul tema dell’amore contrastato, trattato
in modo piuttosto generico, e dove 1 toni corrosivi del rai sembrano scomparsi quasi del tutto.

Khaled, Didi (1992)

[testo tratto da: Marie Virolle, La chanson rai, Paris, Kathala, 1995 —
cfr. Discografia di riferimento: Khaled, Khaled]

Tant pis pour moi. mais pas pour toi!
Je ne te chasse pas de mes pensées, mais je ne pleure pas sur toi.
Pas de chance, pas de bonne étoile!

Didi, Didi ... ...

Des abimes ne me séparent pas de toi.
On s'était donné rendez-vous aux fins fonds des montagnes
Mais la ceinture de la mérioula * pour qui reste-t-elle cachée?

Didi, Didi ...
Pas de chance. pas de bonne étoile. Pas de chance, pas de justice!
Jette le filet a la mer et pleure sur le destin!

Didi, Didi[...]

[* mérioula: “mariuola”, ragazza tanto carina quanto disponibile]

59



Un’altra canzone famosa ¢ Wahrane Wahrane che Khaled ha registrato piu volte. In realta
non si tratta di una sua creazione originale bensi del rifacimento di un vecchio successo
composto da Ahmed Wahby nel 1950 e dedicato alla citta di Orano, Nel testo, che Kahled
sottopone a varie modifiche, si canta I’amore per la propria terra natale, rimpiangendone quel
fascino passato che appare ora irrimediabilmente perduto.

Khaled/Wahby, Wahrane Wahrane (Orano, Orano, 1950-1996)
[traduzione tratta da: http://www.algeria.com/forums/showthread.php3?threadid=1525]

Oran Oran

You’ve lost

Many great citizens
Immigrated from you

They dwelled in exile confused
And exile is hard and traitorous

Oh how happy I am for the descendents of El Hamri
Wlad Mdina and Sidi El Houari

I spent with them my childhood

And to them, I’ll sing the rest of my life.

Oh, how happy were the parties in my homeland
With the gasbah and gallali sounding.

Oh thee who are heading toward Oran

Tell its people to take care of my country

I’ll never forget my homeland

My land and my ancestor’s land....

God how I yearn to the Cornish of Oran
Her beauty was the best of all

The memories came back to haunt me
As I cry and weep for its loss.

11.25 La canzone kabil

Alla fine degli anni ’80, mentre il clima politico algerino si fa sempre piu teso, sul rai si
concentrano le polemiche di chi lo accusa di involuzione qualunquista, oppure di essere
divenuto uno strumento del regime, di essersi ormai trasformato in musica buona solo per
ballare e divertirsi. Fra i critici piu severi del rai figurano gli artisti e gli intellettuali della
minoranza kabil che da decenni vanta una propra produzione musicale di alto livello, divenuta
via via sempre piu impegnata e consapevole (al contrario si direbbe del rai) nell’affiancare la
lunga lotta che la comunita Amazigh conduce da tempo in Algeria per vedere riconosciuto il
diritto all’esistenza della propria lingua e della propria cultura. Fra i kabil sono in molti a
pensare che il rai goda di un tacito consenso del regime al fine di contrastare una voce
politicamente molto pit scomoda come la canzone kabil.

La vicenda artistica della canzone kabil, iniziata fra le due guerre, rappresenta una delle

espressioni identitarie piu forti e consapevoli del Maghreb contemporaneo. Fin dai suoi esordi
la canzone kabil ha espresso con un accenti poetici forti e genuini il disagio di una cultura

60



fortemente discriminata in patria e all’estero. In Algeria la lingua kabil ¢ stata osteggiata fino
al 1994 quando il governo cedendo alle crescenti proteste e a un forte movimento d’opinione
I’ha riconosciuta come “fondamento dell’identita nazionale”. Tuttavia i conflitti fra governo
centrale e movimenti kabil restano un fenomeno endemico nella societa algerina di oggi.

Quella dei berberi algerini ¢ anche una identita fortemente delocalizzata a seguito della
massiccia emigrazione verso la Francia di migliaia di kabil in cerca di lavoro e di condizioni
di vita meno opprimenti (piu della meta degli algerini emigrati in Francia sono kabil). La
canzone kabil ¢ il frutto di questa condizione perennemente conflittuale, di un’identita
discriminata in patria, oppure soggetta ai traumi di un’acculturazione forzata a seguito
dell’emigrazione. Dai primi cantanti giunti in Francia gia negli anni ’30, come Cheikh El
Hasnaoui, la canzone kabil si afferma nel dopoguerra con interpreti come Slimane Azem,
Chérif Kheddam, oppure artiste quali Chérifa o Hanifa (cfr. Discografia di riferimento:
Chérifa — Hanifa, Les grandes dames de la chanson kabyle), nelle quali si esprime quel
dualismo fra tendenza tradizionalista e orientamento modernista che ha sempre caratterizzato
la musica kabil trapiantata in Francia.

A partire dagli anni 70 — analogamente a quanto stava accadendo anche nel rai — la canzone
kabil ha pero intrapreso una decisa svolta moderna ed europeizzante, con una nuova
generazione di artisti quali Idir, Ait Menguellet (emigrati entrambi in Francia negli anni *70) e
Lounes Matoub, la cui coraggiosa scelta di restare in Algeria gli ¢ costata una tragica morte
nel 1998 per mano dei terroristi islamici. Caratterizzata da un marcato sincretismo di stilemi
musicali diversi, con largo uso di arrangiamenti pop-folk, la canzone in lingua kabil si
distingue per la profonda motivazione civile che che ispira i suoi testi poetici, incardinati al
tema del riscatto dell’identita berbera. Nelle canzoni di Menguellet o di Matoub questa
aspirazione patriottica si traduce in una originale quanto severa critica all’intolleranza, al
razzismo, al fondamentalismo, alla discriminazione fra i sessi, ecc. La canzone kabil si ¢
mossa lungo un percorso ideale spesso parallelo a quello del rai, col quale ha condiviso varie
tematiche. Canzoni kabil sono presenti in effetti nel repertorio di alcune vedettes del pop-rai.
Negli ultimi decenni la canzone kabil ¢ andata anzi rafforzando per certi versi il proprio
impegno artistico di lotta per la democrazia e di denuncia delle degenerazioni dell’Islam. E
questo proprio mentre il rai, una volta raggiunto il successo internazionale ed entrato nel
mirino dei gruppi integralisti, ¢ sembrato invece via via ripiegare su temi meno
compromettenti e rischiosi.

I due testi che seguono, rispettivamente di Ait Menguellet e di Lounes Matoub, offrono un
saggio sintetico ma significativo dell’intonazione poetica e civile di questa produzione che ¢
fra le piu rilevanti quanto misconosciute della scena musicale contemporanea.

Ait Menguellet, Inasen (Di loro)
[testo tratto dal booklet del cd: Ait Menguellet, Inasen, cfr. Discografia di riferimento]

A ceux que le vent a emporté / Le vent de peur qui a soufflé

Porte leur mon message / Messager, dis-leur

La malédiction est levée / Ils peuvent maintenant revenir

Au Pays nous avons trouvé un dirigeant / Il est de ceux qu'on trouve rarement
Son pere est kabyle des montagnes / Sa mere est arabe des kheimas (ou tente)
C'est le batisseur / Nous n'accepterons de le perdre

Sa venue a chassé les brumes / Au Pays, il redonnera une ame

Dis-leur, la malédiction est finie / De nos querelles, plus de traces
Dis-leur que nous les attendons / Le Pays a besoin de ses enfants

61



Dis-leur de revenir / Chacun sa place 1'attend

Chez eux, avec les leurs, ils s'uniront / Et se réjouiront avec leurs enfants
Dis-leur, la porte est ouverte / Abattues les palissades

Toutes les entrées sont libres / D'étrangers, le pays regorge

Printemps, hiver, été / C'est par milliers qu'ils affluent.

Dis-leur de revenir / L'arbitraire est bien fini

Le despotisme qu'ils ont connu /Méme son nom, on n'ose plus le prononcer
Les bourreaux d'hier, / Ceux qui emprisonnaient

Dans le droit chemin; ils sont revenus / Et compris leurs vraies missions
L'armée est dans les casernes / Les armes se sont tues

Ni tueurs, ni tués / Les tordus sont redressés

Des ténebres vers la lumiére / Nos peines sont effacées

Ceux qui hantent les maquis / Grace a Dieu ils les ont quittés

Ceux qui les ont élargis / Les ont bien réorientés

Il n'y a plus de chomeurs / Le peuple entier travaille

Nul n'est plus dans la détresse Sur chaque visage, la paix est revenue

Le bon grain domine 1'ivraie / Les récoltes inestimables

Le paysan se remet a semer / A vendre et a récolter / Et méme les journaux disent la vérité

Dis-leur, la paix est enfin 1a / Au printemps, elle a donné rendez-vous
Tous les vreux sont exaucés / Tout ce dont nous avons longtemps révé
Dis-leur de revenir / S'ils pouvaient voir les villes

La beauté qui les accueillera / Dans chaque rue empruntée

I1s ne verront et humeront / Que la rose et le jasmin

Des filles et des garcons / Main dans la main / Allons ensemble a 1'école

Le kabyle est enseigné / Cotoie l'arabe et le frangais

Chacun I'aime et I'apprend / N'avons-nous pas les mémes ascendants ?
Dis-leur que ce n'est pas tout / Il y a autre chose encore,

S'ils pouvaient voir les mosquées / De bons musulmans, emplies

Fraternels et tolérants / Acceptant I'Eglise et les chrétiens

Les Juifs ont repris leurs commerces / Et s'ils ne le savent pas, a Constantine
Enrico est musicien (ou luthier)

Dis leur / Qu'a leur arrivée, / Avec fleurs et sourires

Ce sont les gouvernants / Qui les accueilleront

Ils verront que tout a changé / Un peuple serein et gai

Ils trouveront sagesse et sincérité / Combien de leur gouvernement, ils seront conte
Les coeurs blessés cicatrisent / Jeunes , ils redeviennent

Finies les affres de 1'exil / Des malheurs, ils seront lavés

Ils se construiront une nouvelle vie / Sur leur terre, elle sera ce qu'ils voudront

Revenez, si vous ne me croyez / Vous verrez de vos propres yeux
Les fous tels que nous / Peuvent se permettre de réver

Ce que j'ai dit n'est qu'utopie / Utopie de ceux qui espeérent /

Nous avons nos réves / Ramenez- nous les votres

Ramenez-nous vos réves / Dans 1’aire des réves nous le rajouteron
Il y a ceux qui les battront / Du mélange naitra le discernement

La tache des boeufs terminée / Le bon grain sortira de l'ivraie.

62



Lounes Matoub, Yehwa-yam (Libera ¢ donna)
[testo tratto dal booklet del cd: Lounes Matoub, Lettre ouverte aux..., cfr. Discografia di riferimento]

IIs font germer; tu dilapides, / Tu en as charmé d'autres avant de me sourire.

Il n'est pas de lieu ou ton corps n'ait joui, / Avant que mon coeur ne s'éprenne de toi.

Je comprends tes désirs! le te pardonne! / Tu as fait lever le soleil sur 1‘hiver de ma vie.
Tu as vaincu la fatalité de la saison humaine. / A moi de te rendre la pareille.

Une fille affranchie est un fléau mis a 1’écart. / Fiit-elle savante en toute chose;
Ceux qui ont déchu de la noblesse d'aime des leurs, / Labourent dans les ténébres.
Ce qu'il faut: Une femme qui puisse les affronter.

Ce qu’il leur faut: Une femme courbée a satiété, Qu’ils souilleront de leur haine.

Je ne suis pas de ceux qui dénient, qui renient / La bonté dans les moeurs de nos ancétres.
Mais I'homme de progrés est celui qui oeuvre / A trancher les jougs qui humilient notre
dignité.

A quoi bon les pitoyables giries de qui / N'a jamais éprouvé dans sa chair I'oppression

A quoi bon les piteuses giries / Contre celui qui a des desseins libérateurs!

Qui peut prendre la mesure de 1'amour, / Et la mesure des tourments avant leurs assaut?

Sache que si du ciel tout le brouillard se ruinait / Tu ne pourrais toujours pas posséder toute la
terre Garde le silence, ouvre grand les yeux / Car les réves ne valent que d'etre réalisés;

Ton savoir sera 1'héritage de tes enfants, / Ta vie est leur héritage.

11.26 1l rai e la tragedia degli anni “90

Nel 1989 il regime militare algerino, cedendo all’indignazione popolare e di fronte al rischio
di una situazione incontrollabile, concede la nuova costituzione che viene approvata con un
referendum, riscuotendo il 74% dei voti. Fra i nuovi partiti si fa largo il FIS, Fronte Islamico
di Salvezza che gia era stato in prima fila negli scontri. Nelle elezioni amministrative del 1990
e al primo turno delle politiche del 1991 il FIS conquista una larga maggioranza. Di fronte
perd alla prospettiva di consegnare il paese a un regime fondamentalista (il *91 ¢ 1’anno della
guerra del Golfo) il potere viene assunto nuovamente dai militari che anullano le elezioni e
sciolgono il FIS, arrestandone 6000 militanti e deportandoli in campi di concentramento.

E la molla che da ’avvio al terrore islamico dei GIA (Gruppi Islamici Armati), i quali
inaugurano una lunga stagione di massacri di cittadini inermi, senza distinzione fra uomini e
donne, vecchi e bambini, € mirando altresi a sopprimere tutti i simboli e i rappresentanti di
una cultura e di una societa giudicate blasfeme. Terroristi e forze speciali governative, 1 Ninja,
gareggiano in massacri ed efferatezze. Fra il 1992 e il 1999, anno in cui un piano di
pacificazione nazionale ha posto fine almeno provvisoriamente alle ostilita, si calcola che il
numero delle vittime sia superiore alle 100.000. Fra queste, almeno una settantina sono le
personalita del mondo culturale e artistico uccise per i loro comportamenti o prese di
posizione inconciliabili con il fanatismo fondamentalista. Fra i musicisti e i cantanti di rai
assassinati figurano nomi celebrita locali come Cheb Aziz e Lila Amar. Cheb Hasni, il
cantante piu amato del rai algerino ¢ assassinato nel settembre 1994. Nel febbraio 1995 ¢ la
volta del produttore Rachid Baba-Ahmed. Nel giugno 1998, infine, muore in un agguato
Lounes Matoub I’alfiere della canzone kabil che non aveva mai voluto lasciare I’ Algeria.

Uno degli grandi successi di Cheb Hasni, lanciato un paio d’anni prima della sua morte, si
intitola N'chouf el 'aziza (Vedere la mia adorata), ma ¢ universalmente nota come E/ Visa (I
visto). Nel 1992, anno del lancio, E/ Visa vendette qualcosa come 800.000 copie. Il testo ¢
I’ulteriore rivisitazione del tema dell’amore e della fuga che trovano un ostacolo

63



insormontabile nella disumanita della burocrazia. Ma racchiude anche la inquieta
premonizione di una fine imminente in un paese che si ¢ ormai trasformato in una prigione
mortale, una prigione dalla quale si vorrebbe evadere, ma da cui sembra non esserci nessuna
via di scampo:

Cheb Hasni, N'chouf el 'aziza (Voir ma chérie , 1992, piti nota come: El Visa, “il visto”)
[tratto da: B. Daoudi — H. Miliani, L ‘aventure du rai, Paris, Editions su Seuil, 1996]

Quand je me suis décidé a voir la chérie

Honte a vous, vous m'avez peiné

Vous me refusez le visa

Vous avez décidé de me tuer

I1 ne me reste plus qu'a me sotler et foutre la pagaille
Pourquoi y a-t-il un passeport et pas de voyage

Pour I'amour de Dieu, je veux voir ma bien-aimée
Ne serait-ce qu'une heure pour arréter ma souffrance
Donnez-moi le visa, je languis ma calamité

Je suis venu a vous avec la meilleure volonté et pas avec querelle
Mon Dieu méme 1a, je n'ai pas de chance

Et il suffit d'un pas pour se retrouver en France.

Mentre in Algeria il rai vive una condizione difficilissima, negli stessi anni in Francia, sulla
spinta di un crescente successo internazionale, 1 raimen guardano verso nuovi possibili
connubi stilistici: rap. reggae, funk, ecc. In Parisien du Nord Cheb Mami dialoga con K-Mel
(Kamel Houari), rapper francese di origine kabil, e firma un successo di quello che gia viene
chiamato rai-rap [cfr. Discografia: Cheb Mami, Meli Meli]. Altri, come Faudel la nuova star
emergente [cfr. Discografia: I, 2, 3 Soleils], cercano di accreditare un’immagine socialmente
piu presentabile del rai, ripulendolo dei suoi aspetti piu ribelli e trasgressivi. Una scelta che,
proprio mentre in seno alla societa francese aumentano i fermenti xenofobi e razzisti, a molti
appare se non subalterna, quantomeno ambigua.

Al termine di questa ricognizione del rai algerino, dalla conclusione del volume di Marie
Virolle, La chanson rai (Paris, Kathala, 1995), riportiamo alcuni passi che sintetizzano
efficacemente un bilancio, per quanto provvisorio, di questa straordinaria vicenda musicale:

La chanson rai a accompli un travail socio-culturel considérable dans 1'Algérie de la fin des années
80. Principalement, elle a, pourrait-on dire, "finalisé" une mission idéologique que lui a confiée
spontanément une partie de la jeunesse algérienne: faire craquer le carcan du discours et des
pratiques puritaines.

Cette chanson a été le médium le plus efficace pour promouvoir des messages urgents. Ceux d'une
jeunesse qui voulait parler d'amour, d'érotisme, de sexualité. Qui voulait en parler a sa fagon,
algérienne, et non d'une maniére mimétique ou détournée en prenant les voix des autres, d'Occident
ou d'Orient. Qui voulait réver, alimenter ses fantasmes, flirter, faire I'amour. Qui voulait pouvoir le
dire, I'imaginer, le vivre. Filles et garcons tenaient, par exemple, a danser ensemble sans que cela
soit per¢u comme une monstruosité sociale ou comme un comportement exogene. |...]

Le Rai: semble avoir tout dit de ce qu'il avait a dir aux Algériens. Il I'a dit avec torce, en préalable a
I’ouverture démocratique du pays, et il a touché des points essentiels: la libéralisation des moeurs,
la créativité de la culture populaire. Ce qu'il a tellement bien chanté est devenu, par son influence
méme, une évidence. Les paroles et I'univers sonore du Rai ne surprennent plus localement. On
garde pour lui I'attachement que l'on voue aux classiques aux "valeurs sures" que 'on gofte et
regoute. L’ on est fier de son expansion internationale. Mais le Rai n’est plus rebelle, ni dérangeant,
ni exaltant.

64



GLOSSARIO DI TERMINI E DI NOMI ARABI E BERBERI

Nella lista alfabetica, alcuni termini, per conservare la grafia con la quale li si incontra
abitualmente, sono preceduti dall'articolo a/-. Tuttavia l'ordine alfabetico fa riferimento
all’iniziale della parola e non all'articolo. Di alcuni termini viene fornito il plurale quando si
discosta sensibilmente dalla forma al singolare.

E' bene tenere presente che la traslitterazione dall'arabo ¢ una materia alquanto complessa che
da luogo a grafie molto diverse, anche in relazione alla lingua di destinazione. Esempi tipici
sono la consonante § corrispondente al suono iniziale della parola "scienza" che viene
trascritta diversamente in inglese (sh-) e in francese (ch-), oppure le differenze frequenti
nell'uso delle vocali. Per questo ¢ frequente incontrare grafie discordanti come quelle elencate

di seguito.

Ci sono inoltre due lettere arabe — & (‘ayn) e ¢ (hamza) — i1 cui suoni non hanno
corrispondenti nelle lingue occidentali. Nella traslitterazione sarebbe opportuno distinguerle,
indicando la prima con un apostrofo rovesciato [‘] e la seconda con un apostrofo normale [’],
Spesso tuttavia tale distinzione non viene effettuata o addirittura le due lettere vengono
ignorate. Nel nostro caso, poiché abbiamo fatto riferimento non a testi in arabo, ma a testi in
inglese, italiano o francese che contenevano parole ¢ nomi gia traslitterati ci siamo regolati
empiricamente, facendo per quanto possibile riferimento a testi e a glossari redatti con
accurati criteri di traslitterazione (Guettat, Poché, ecc.).

In modo egualmente empirico ci siamo regolati per quanto riguarda accenti e segni diacritici
che sono anch'essi piuttosto problematici in sede di traslitterazione (la traduzione italiana di
Habib Hassan Touma, ad esempio, non usa né accenti, né segni diacritici). Poiché le tre vocali
della lingua araba (a, i, u) possono essere brevi o lunghe, una corretta traslitterazione
esigerebbe di mettere un accento circonflesso per indicare le vocali lunghe (4, 1, {1) o, meglio
ancora un trattino (@, 1, U). Nel glossario si ¢ cercato per quanto possibile di collocare
correttamente gli accenti sulle vocali lunghe, ma in generale ¢si tenga presente che non ¢ stato
possibile eliminare completamente dal testo alcune incongruenze.

Alcuni esempi di traslitterazioni discordanti riscontrabili frequentemente nelle pubblicazioni
in commercio:

shaykh — sheykh — cheikh — chikh — chioukh sha ‘bi — shaabi — chaabi
Abdel Waheb — Abdel Wahab — ‘Abd al-Wahhab dulab — diilab — dulab
Mohamed — Mohammed — Muhammad Gnawa — Gnaoua

Umm (Om, Oum, ecc.) Kulthim (Kalthum, Kalsoum, ecc.)  sand‘— ¢ana’a

muwashah — muwashshah msaddar — m’cedder

adhan appello alla preghiera (sala). Viene intonato 5 volte nelle 24 ore dall’alto del
minareto, in modo che tutti i fedeli possano udirlo. In passato era intonato
dal muezzin (ora ci sono gli altoparlanti con le cassette registrate).

ahidus cerimonia musicale con canti e danze del folklore berbero, in uso presso le
comunita Berabers del Medio Atlante marocchino

65



ahwash

al-Andalus

Amazigh

asil

bashraf

bendir

bughya

chaabi
cheikh/cheikha
derbukka

darwish

dawr

dervisci

dhikr

duff

dillab

(ahwach) cerimonia musicale con canti e danze diffusa in Marocco presso le
comunita berbere Chleuhs dell’ Alto Atlante e dell’ Anti-Atlante

Nome arabo della penisola iberica

(Berbero, pl. Imazighen, letteralmente significa “vomo libero”). E’ la
denominazione che 1 Berberi danno al loro popolo in lingua tamazight, la
piu importante e antica delle numerose parlate berbere.

"autentico", ossia riconosciuto come appartenente alla propria cultura e
tradizione

(in turco: peshrev) Tipo di composizione strumentale diffusasi nel periodo
della Nahda di origine turco-ottomana

Tamburo a cornice con una sola pelle del diametro di 40-60 cm. e anche piu.
Sul retro della pelle sono tese alcune corde che producono una lieve ma
caratteristica vibrazione (il meccanismo ¢ quello del "rullante" nella
batteria). E'diffuso in tutto il Maghreb e anche nel Mashreq.

(lett.: “oggetto del desiderio”). Brano strumentale di carattere introduttivo,
in ritmo libero, collocato solitamente in apertura della nuba marocchina per
evidenziare le caratteristiche musicali del fab‘ e creare la giusta atmosfera
emotiva.

vedi sha ‘bi
vedi shaykh

(darabukka) Tamburo a calice in terracotta con 1 sola pelle. Fa parte del del
takht ed ¢ diffuso in tutto il mondo arabo (cfr. § I11.12)

lett. “povero”, che vive di elemosina. E' il membro una confraternita sifi

(dor, pl adwar) Termine che indica il ciclo ritmico originato dalla prosodia
del verso poetico cantato. E usato talvolta anche come sinonimo di strofa.
Storicamente il termine indica un genere di poesia strofica per musica in
lingua classica o colloquiale sviluppatasi nel XIX secolo in Egitto.

v. darwish

Lett. " ricordo". E' la grande preghiera praticata dagli aderenti al sufismo.
Puo essere celebrata individualmente o collettivamente. In tal caso € inclusa
nel rito detto hadra o anche sama

Tamburo a cornice con una sola pelle dotato di sonagli. E' simile al rigg, ma
piu grande, con un diametro di i 40-60 cm circa

(pl. dawalib) Breve composizione strumentale formata da poche frasi.
Tramandata oralmente, spesso anonima e di epoca antica, la diilab si colloca
di solito all'inizio o alla fine di un brano piu ampio (una suite o un brano
vocale).

66



fasl (pl. fusiil)

firqa

ghazal

al-Ghazalt

ghina’

gumbri

Hadith

hadra

Hijaz

Ibn al-‘Arabr

imam

inshad

insiraf

¢

iqa

E' la grande suite vocale e strumentale del magam al-‘iraqgi. Articolata in
cinque movimenti (detti anch'essi fas/) ciascuno basato su un diverso
magqam, puod avere una durata di tre-quattro ore.

E' I'ensemble strumentale allargato (violini, violoncelli, strumenti a fiato,
ecc.) che nel corso del XX secolo si ¢ diffuso nella musica araba
soppiantando progressivamente il takht.

Forma di poesia erotica particolarmente coltivata dai poeti siifi nella quale
I'amore carnale ¢ inteso come metafora dell'amore divino. Nonostante il
linguggio spesse volte molto esplicito il ghazal entra abitualmente nell'inni
religiosi del dhikr, sfidando il moralismo dei religiosi piu osservanti.

(Abt Hamid al-Ghazali, XI sec.) E' uno dei piu grandi pensatori dell'Islam e
uno dei grandi mistici del sufismo.

(pl. aghani) Lett. "canto". Si usa molto di piu al plurale (aghani = canti,
canzoni). Spesso lo si intende nel senso di "canto artistico" (ghind’ al-
mutgan), secondo la tradizione avviatasi nello Hijaz nel VII sec.

(anche: guimbri, gambri, ghnbri, ghembri, ecc.) termine generico col quale
si indica il liuto berbero. Particolarmente nota ¢ la variante di questo
strumento utilizzata nella musica dei Gnawa e caratterizzata da una cassa in
legno di forma semicilindrica, scavata in un mezzo tronco e ricoperta di
pelle. Pizzicando le tre corde, il suonatore percuote anche la pelle e mette in
vibrazione dei sognali fissati al manico ottenendo una timbrica
particolarissima.

I detti, le sentenze che la tradizione attribuisce a Maometto al di fuori del
Corano. La raccolta degli Hadith costituisce uno dei testi sacri dell'Islam, la
cui veridicita talvolta ¢ tuttavia messa in dubbio dagli studiosi.

Lett. "presenza" E' il rito sifi nel quale si manifesta la presenza di Dio e nel
quale si svolge il dhikr. In pratica ¢ sinonimo di sama ‘.

E' la regione della Penisola Arabica dove ha avuto origine I'Islam e dove si
trovano le citta piu importanti (La Mecca e Medina).

Vissuto a cavallo fra XII-XIII sec. ¢ considerato il piu grande pensatore e
mistico del sufismo

autorita religiosa sciita

Lett. "canto", "declamazione". Il termine indica il repertorio dei canti e degli
inni (ossia canti in forma strofica) religiosi (ad esclusione del Corano che
non viene cantato ma recitato, v. tajwid). Nel Maghreb ’inshad entra nello
svolgimento della nuba come brano vocale solistico in stile recitativo.

Nella nitha marocchina ¢ la fase conclusiva, ritmicamente molto accelerata,
del mizan. Nella sana ‘ di Algeri € chiamato Insiraf’il IV mizan.

(pl. iga‘at ). Formula ritmica che prevede un certo numero di pulsazioni
(nagarat) o battute nonché I’esatta collocazione degli accenti. Il sistema
ritmico (wazn) della musica araba ne conta almeno un centinaio, dalle

67



istikhbar

Jjahiliyya
Jjawq
kamanja

al-Kindi

kurst

layalt

lila
maddah

madih

Maghreb

al-Mahdi

maqam

magqgam al- ‘iraqi

formule piu semplici basate su due nagarat, a fomule estremamente
complesse e sviluppate fino a un massimo di 176 naqarat.

¢

brano strumentale o vocale improvvisato, in ritmo libero, usato nella sana
di Algeri e nei generi da essa derivati (sha ‘bi, ecc.)

Lett. "ignoranza" Indica l'epoca antecedente al sorgere dell'lslam
Ensemble tradizionale per 1’esecuzione del repertorio andaluso

(in turco: kemencé) Nome arabo del violino. Originariamente il termine
indicava l'antico strumento arabo a 3-4 corde incluso nel takht (cfr. § 11.12)
e corrispondente al nostro violino, ma di forma e sonorita diverse.

(Ya‘ctb al-Kindi) Vissuto nel IX secolo ¢ uno dei piu grandi trattatisti della
musica araba.

introduzione strumentale tipica della sana * di Algeri

Brano vocale da improvvisare sulle sillabe delle parole «Ya Iil, ya ‘mn» (Oh
notte, oh occhi miei!)

Lett.: colui che canta il madih. E" il cantante (spesso uno shaykh) che
interpreta da solista i canti dell'inshad popolare (per lo piu dhikr e madih) in
lingua colloquiale o in dialetto.

Lett. "glorificazione". E' il genere di musica religiosa forse piu popolare,
eseguita nell'ambitodella celebrazione pubblica del dhikr. Vi si cantano le
lodi ad Allah con inni strofici tipo gasida o dawr, ma in lingua colloquiale o
in dialetto.

(Maghrib) Lett. "dove tramonta il sole", "Ponente". Il termine indica le
regioni del Nord Africa dal Marocco alla Libia.

(Ibrahtm al-Mahdi) Musicista vissuto fraVIII-IX sec. Fu alla guida della
tendenza innovatrice della scuola di Baghdad.

(pl. magamat) Lett. "gradino". E' un insieme di note disposte secondo una
precisa scala e delle relative formule melodico-interpretative adatte a
renderne il carattere musicale e poetico. E' dunque qualcosa di piu ricco e
complesso rispetto alla nostra nozione di "scala musicale" (cfr. § 1. 19). Il
magam ¢ il fondamento del sistema musicale arabo, nonché la "materia
prima" per l'arte dell'improvvisazione. Complessivamente i magamat sono
oltre un'ottantina suddivisi in generi (rast, bayati, sikah, hijaz, kurd, ecc.). 1l
sistema del magam utilizza intervalli diversi e piu vari di quelli della
moderna musica occidentale (anche se fino a una certa epoca del Medioevo
le differenze furono meno sensibili).

Antico genere strumentale e vocale della scuola orientale (Iraq) largamente
basato sull'improvvisazione

68



Mashreq

al-Mawsilt

mawlid

mawwal

Mevlevi

mishaliya

mistakhbar

mizan

muezzin
mufti

mughanni

mullah

munshid

muqri

(Mashrig) 11 Medio oriente, ossia i territori ad est del Maghreb. 11 confine
fra le due aree non ¢ ben definito. L'Egitto in genere viene ascritto al
Mashreq.

(Ishaq al-Mawsil1) Musicista della scuola di Baghdad (VIII-XI sec.) a capo
dell'orientamento conservatore. Fu maestro di Zyriab col quale entrd in forte
contrasto.

(miulid) Festa della nativita del Profeta, o anche dei santi

(pl. mawawil) Forma poetica per musica destinata a essere improvvisata
liberamente dal cantante in modo solistico. Nel Maghreb si usa anche
muwwal

(Mawlawi) confraternita sufi fondata a Konya, Turchia, da Rimi. E' forse la
confraternita piu famosa grazie alla suggestiva danza roteante praticata dai
suoi dervisci.

improvvisazione strumentale, in ritmo libero, posta in apertura della nitha
marocchina. Nella sana‘ di Algeri il termine viene usato come sinonimo di
mistakhbar (vedi).

Preludio in ritmo libero (composto) che apre la sana ‘ di Algeri (si usa anche
il termine mishaliya)

(pl. mayazin, lett. ritmo, v. anche wazn). Il termine ¢ utilizzato nella musica
classica del Maghreb per indicare le cinque fasi ritmiche fondamentali della
nitba:

Marocco Algeria Tunisia
I Basit Msaddar Btayhi
Il Qa’imwanusf  Btayhi Barwal
I Btayhi Darj Draj
IV Draj Insiraf Khafif
V  Quddam Khlas Khatim

(mu ‘adhdhin). E' il cantore cui spetta il compito di intonare l'adhan
autorita religiosa sunnita.

(mukhanni, pl. mughanndt, mukhannat) Cantore. Si indicano con questo
termine i cantanti dal carattere effeminato, spesso omosessuale, in auge
all'epoca dello Hijaz (V1I sec.)

Nelle regioni orientali ¢ 'equivalente del prete cristiano, ma poiché 1'Islam
non riconosce un ceto clericale ¢ semplicemente un uomo di cui si riconosce
l'autorita in materia di religione

(pl. munshidiin) Propriamente ¢ il cantante dell'inshdd di tradizione colta.
Spesso viene chiamato cosi anche il maddah, ossia il solista dell'inshad
popolare (dhikr, madih).

Recitante che conosce le severe regole del fajwid, ossia la declamazione
pubblica di al-Qu 'ran, il Corano

69



mutrib

muwashshah

muwwal

Nahda

naqra

nitba

nay

qaina

qganun

qasida

qawwali

qraqeb

al-Qu’ran

Cantante solista (di musica profana)

Antico genere di poesia per musica in forma strofica sviluppatosi
particolarmente nel Medioevo nell'ambito della musica arabo-andalusa. E'
tuttora una delle forme piu diffuse della musica vocale sia religiosa sia
profana. Sebbene appartenga alla tradizione letteraria classica, viene
impiegata talvolta anche nella musica vocale in lingua colloquiale o
dialettale.

vedi mawwal

Lett."rinascita". Con questo termine si indica la fase di generale risveglio
musicale e culturale avviatasi in Egitto nella seconda meta del XIX sec. La
musica fiorita nell'epoca della Nahda ¢ 1'asse portante della turath, il cuore
della musica classica egiziana e araba di epoca moderna.

(pl. nagarat): tempo, battito, pulsazione. E I’unita fondamentale di tempo su
cui si basa il wazn, il ritmo additivo della musica araba e con la quale si
costruiscono le diverse formule ritmiche (vedi anche: iga ‘, wazn).

(nawba) Suite che alterna brani vocali e strumentali. Fiorita nella Spagna e
nel Maghreb ¢ la forma fondamentale della musica arabo-andalusa

(in turco: ney) Flauto di canna a sei fori (piu uno per il pollice) usato nel
takht e particolarmente caro al sufismo (cfr. § 11.12). Se ne incontrano
numerose varieta denominate diversamente.

(gayna, pl. gainat o giyan) Cantante e musicista femminile all'epoca della
Jjahiliyya. Figure quasi leggendarie, celebri per la loro bellezza e per le loro
arti amatorie, le giyan furono le assolute protagoniste della vita musicale
nello Hijaz preislamico.

Salterio (cetra) di forma trapezoidale a corde pizzicate di origine
antichissima. Fa parte del takht (v., cfr. § 11.12)

(pl. gasa’id) La piu illustre forma strofica di poesia per musica della
tradizione classica araba. E' tuttora utilizzata nelle composizioni vocali colte
sia religiose sia profane. E' una forma eminentemente in lingua classica, ma
talvolta viene adottata anche nel canto in lingua popolare.

Stile di canto devozionale praticato originariamente dalle confraternite sifi
del Pakistan nella celebrazione del dhikr. E' un canto estatico, con lunghe
improvvisazioni virtuosistiche nelle quali l'interprete da fondo a tutte le sue
risorse vocali per trasmettere all'uditorio un profondo senso di spiritualita e
di gioia. Musicalmente non si fonda sul magam, ma rientra nell'area di
influenza del sistema musicale indiano.

nacchere metalliche diffuse nella musica del folklore berbero, ma tipiche
soprattutto della musica gnawa. Per la forma e le caratteristiche cfr. p. 50.

Il Corano, il testo sacro dell'lIslam che Dio (Allah) ha rivelato al Profeta
(Muhammad)

70



rabab

rai

riqq

Ruami

rwais

sala

sama

sama ‘v

sanda’

santur

sha ‘bi

shari‘a

shaykh

Antico strumento a corda di forma molto variabile da suonarsi con un
archetto. Diffuso nel Maghreb e nel Mashreq, il rabab ¢ un componente
obbligato dell’ensemble di musica andalusa, ma varieta diverse vengono
utilizzate anche nella musica del folklore berbero e beduino.

Lett. "opinione". Musica popolare urbana sviluppatasi in Algeria e Marocco
nel XX secolo (cfr. § 1. 21)

Piccolo tamburo a cornice (in Maghreb ¢ chiamato #ar) con una sola pelle e
dotato di sonagli. Fa parte del takht e del jawg (v., cfr. § 11.12)

(Jalal ad-Din Rumi, detto Mevlana) Originario della Persia, vissuto nel XIII
sec., ¢ il piu grande poeta del sufismo e uno dei suoi grandi maestri. A
Konya in turchia fondo la confraternita dei dervisci Mevlevi (in arabo:
Mawlawr) da cui il suo soprannome Mevlana

musicisti-poeti itineranti delle comunita berbere degli Chleuhs. Strumento
tipico dei rwais ¢ un particolare tipo di rabab.

(salat) Preghiera islamica da recitare cinque volte al giorno con il capo
rivolto alla Mecca

Lett. "ascolto" E' il rito sifi nel corso del quale con la musica e con la danza
si evoca la presenza divina (hadra), al cui manifestarsi i partecipanti cadono
in estasi.

(in turco: semai) Componimento strumentale di origine turco-ottomana che
si inserisce nello svolgimento di una suite

29 ¢e

(pl. sana i) Letteralmente significa “mestiere”, “arte”. Con questo termine si
indicano le strofe dei componimenti poetici che vengono cantate all’interno
di ciascun mizan della niba. Ad Algeri il termine viene usato come
sinonimo di nitha, per indicare il repertorio locale della musica andalusa.

Salterio (cetra) a corde percosse di origine molto antica e diffuso nelle
regioni del Levante (Iraq), in Persia, fino all'lndia. Una varieta di santir, il
cimbalom, ¢ presente anche nella musica tradizionale dell'Europa centrale e
dei Balcani.

(anche: shaabi, chaabi, lett. "gioventu"). E' il termine impiegato
comunemente nel mercato discografico per indicare la musica pop
nordafricana, dal Maghreb all'Egitto. In Algeria con sha ‘bi si intende un
particolare genere musicale affermatosi fra le due guerre mondiali, derivato
dalla musica andalusa ma con un orientamento moderno e popolare.

Legge islamica. Negli stati dove ¢ in vigore (repubbliche islamiche ed
emirati) i codici civile e penale si fondano sui precetti di Corano, Sunna e
Hadith

(pl. mashayikh, lett. “maestro”). Nel Maghreb francofono viene traslitterato
anche come cheikh, chikh, chioukh, e declinato al femminile come cheikha o
chikha. Secondo la tradizione, ¢ il titolo che compete alla persona che ha
frequentato le scuole di religione, che conosce a fondo il Corano e I’arte
della recitazione coranica e dunque padroneggia la tecnica vocale e 1’arte

71



Suft

sufismo

Sunna

sura

tab“

tahmila

tajwid

takht

tamazight

tagsim

tar

tarab

tariqa

tartil

tasawwuf

del magam. Di fatto lo shaykh assomma competenza religiosa e musicale,
pud essere al tempo stesso capo di una confraternita sufi e cantante
rinomato. Nel Maghreb tuttavia il titolo di cheikh o di cheikha ¢ molto meno
legato alla pratica religiosa e viene attribuito piu genericamente a musicisti e
cantanti di vari stili musicali

Aderente al sufismo, membro di una confraternita che pratica la tariga e il
misticismo (fasawwuf, v). La parola viene probabilmente da sif, lana (cfr. §
I. 18)

Corrente mistica sorta fin dai primi tempi dell'Islam, diffusasi da Oriente
(Persia, Iraq) in tutto il mondo islamico (cft. § I. 18)

Raccolta dei precetti per la pratica della religione islamica dedotti dal
Corano e dagli Hadith. E' uno dei testi sacri dell'lslam

Capitolo del Corano (in tutto sono 114)

(pl. tubii’) E il termine maghrebino per indicare i modi. Dal punto di vista
teorico il termine ¢ sostanzialmente 1’equivalente di magam, anche se 1
tubii’ formano un sistema modale diverso da quello del Mashreq e con
caratteristiche che presentano numerose varianti locali.

Forma strumentale che puo entrare nello svolgimento di una suite

L'arte della recitazione di al-Qu’ran, il Corano, regolata da norme severe
che esigono una pronuncia € una intonazione accuratissime (cfr. § 11.05)

Il complesso strumentale formato da 3-6 elementi proprio della tradizione
musicale classica araba (cfr. § II. 12)

E la lingua berbera ufficialmente riconosciuta, la piu diffusa fra le diverse
parlate berbere. Con qualche variante, il famazight ¢ parlato dai Berabers del
Medio Atlante marocchino e, in Algeria, dai Berberi della Kabilia

(tagasim) Brano strumentale solistico senza accompagnamento € in ritmo
libero che viene improvvisato su un magam

V. riqq

Lett. "incanto". Termine dal significato quasi intraducibile in una sola parola
col quale si indica lo stato di gioia e di appagamento che la musica e il canto
suscitano nell'ascoltatore (cfr. § I. 19)

Lett. "via", ma anche "confraternita". Ogni confraternita sifi (Mevlevi,
Nagshbandi, Laythiyya, ecc.) si identifica nella propria regola o "via" -
tariga per 'appunto - che fissa i gradi (magamat) attraverso 1 quali giungere
alla conoscenza perfetta e alla contemplazione di Dio.

Particolare stile del fajwid (la recitazione del Corano), lento e meditato.

Misticismo. In pratica ¢ sinonimo di sufismo.

72



takbir

tifinagh

turath

tisshiya

‘ud

ughniyya

ulama

wajd

wasla

wazn

zajal

Ziryab

(in turco: tekbir) Lett. "esaltazione". E' un momento del dhikr e di altre
preghiere nel quale su una melodia reiterata si ripetono le parole «Allahu
akbar» (Allah ¢ grande)

antico alfabeto berbero attualmente quasi in disuso. Risalente probabilmente
al VII sec. a. C. ¢ quasi certamente una derivazione dell’alfabeto fenicio.

Lett. "eredita" Indica il patrimonio musicale e culturale della tradizione
classica

brano strumentale in ritmo misurato che funge da ouverture o da interludio
nella nitha marocchina e nella sana‘ d’Algeri. Di solito viene collocato
all’inizio o al centro di un mizan.

(‘oud) Liuto arabo. E' il principe degli strumenti e naturalmente ¢ incluso
nel takht (cfr. § I1. 12)

Canzone. E' un termine generico che si ¢ diffuso sul finire degli anni '30 in
Egitto per indicare un'ampia verieta di composizioni vocali molto in voga,
di norma in forma strofica e con ritornello. Ci sono vari tipi di ughniyya, ad
es. l'ughniyya al-sinama’iyah (canzone da film), l'ughniyya mutawwala
(canzone lunga), ecc. L'ughniyya ¢ soprattutto legata alla figura di Umm
Kulthtm.

(ulema) Teologo, studioso del Corano e dell'lslam cui viene riconosciuta
l'autorita di pronunciare sentenze.

Estasi. E' lo stato di ebbrezza spirituale cui aspira il sifi

(pl. wasalat) Suite di brani vocali e strumentali affermatasi in Egitto
all'epoca della Nahda. E' la forma musicale classica per eccellenza
dell'epoca moderna specie in Egitto e nel Mashreq

(nel Maghreb: mizan) Ritmo. nella musica araba esistono decine di ritmi
diversi, classificati secondo formule precise (iga‘at, vedi) che ne
stabiliscono gli accenti e il carattere (ritmi in 2, 3, 4, 7, 8, 9, 10, 12, 13, 14,
16, 19 tempi, ecc.). Rispetto al ritmo della musica occidentale che si dice
"divisivo" (che ragiona cio¢ per frazioni: 1/4, 2/4, 3/4 ecc.), il ritmo della
musica araba (come del resto la musica indiana e gran parte delle musiche di
tradizione orale) si dice "additivo" in quanto risulta dalla somma di brevi
incisi ritmici (4+2+3; 3+6+4; ecc.)

(pl. azjal) Forma strofica di poesia per musica scritta in linguaggio
colloquiale o dialettale. Di origine medioevale, ¢ tuttora adottata sia nella
musica religiosa sia in quella profana.

Figura quasi leggendaria di musicista, vissuto nel IX secolo. A causa dei
contrasti con l'ambiente musicale di Baghdad, lascio la citta e si trasferi a
Cordoba forse nell'822, dove fondo la scuola che diede origine alla miisiga
al-andalusiyya.

73



Discografia di riferimento

Per la preparazione del II modulo del programma d’esame ¢ richiesta la conoscenza di due cd scelti fra
quelli indicati con il seguente criterio: un cd fra quelli dell’elenco 1-A + un altro dall’elenco 2-M,
oppure viceversa: uno dall’elenco 1-M + un altro dall’elenco 2-A. I due cd rom elencati in calce sono
consigliati come sussidi utili per la preparazione dell’esame, ma non in sostituzione dei due cd a
scelta. I cd rom sono ordinabili direttamente presso la casa editrice i cui recapiti sono riportati in calce.

Musica, arabo-andalusa, tradizioni folkloriche, musica di transe

1-A ALGERIA

Hadj Mohamed Tahar Fergani, Algérie. Anthologie de la
musique Arabo-Andalouse vol. 1, Ocora, C 561002

Mohamed Khaznadji, Algérie. Anthologie de la musique
Arabo-Andalouse vol. 2, Ocora, C 561003

Chérifa - Hanifa, Barbés Cafeé. Les grandes dames de la
chanson kabyle, Night & Day, BAC 107

Ali el Khencheli, Chants des Aures, Institut du Monde
Arabe, IMA 00321024

Touareg Music vol. 4: Imaran, Al Sur, ALCD 152

Gnawa de Mostaganem, Rituels de la Layla et du
Moussem, Iris Music, 3001 839 (distr. Harmonia Mundi)

1-M MAROCCO

Ustad Massano Tazi, Maroc : Musique classique
andalouse de Fes, Ocora, C 559035

Hajj Abdelkrim Rais, Maroc : Musique Classique
Andalou-Maghrebine, Ocora, C 559016

Emil Zrihan, Ashkelon, Piranha, CD PIR 1260

Berber Music from the High Altas and the Anti Atlas, Le
Chant du Monde, CDM 00274991

Bnet Houariyat, Voices of Marrakech, Forrest Hill,
HMVM 16 (distr. Harmony Music Italy)

Maroc: Confrérie des Aissawa, Tayfa de Cheikh Sidi
Mohamed, Ocora, C 560140

Amida Boussou, Les maitres du guenbri vol. 1. Gnawa
Leila, Al Sur, ALCD 101

Canzone urbana, rai, worldbeat, ecc.

2-A ALGERIA

Ahmed Wahby, Barbes Café. La voix de velours d’Oran,
Night & Day BAC 105

Lili Boniche, Alger Alger, A.P.C., 008 / CDA 013
Maurice El Médioni, Café Oran, Piranha, CD PIR1045

Amar el Achab, Le chaabi des grands maitres, Institut
du monde arabe, 321030

Lounes Matoub, Lettre ouverte aux. .., Créon Music,
88110-2

Ait Menguellet, Inasen, Créon Music, 88111-2
Cheikha Rimitti, Nouar, Sonodisc, CDS 7396 / SD 40
AA. VV., Rai Rebels, Earthworks (Stern), STEW 07
Khaled, Khaled, Barclay, 511815-2

Khaled, N’ssi N’ssi, Barclay, 527480-2

Cheb Hasni, Lover’s Rai, Rounder, CD 5078

Cheb Mami, Meli Meli, Totem Records (Virgin), 7243
8454842 1

Taha, Khaled, Faudel, 1, 2, 3 soleils, Barclay, 559796-2

2-M MAROCCO

Nass el Ghiwane, Transe Musique du Maroc, Night &
Day, ND 056

Hassan Hakmoun, The Gift, Triloka, 7930185228

Aisha Kandisha’s Jarring Effects, Koyo Habib, Barbarity
019

74



cd rom

ALGERIA MAROCCO
G. Giuntini (a cura di), Algeria, La musica dalla A. Baldassarre, A. Sbaragli (a cura di), Marocco, Suoni
tradizione al Rai (cd rom + cd audio), Si.Lab * da una terra antica (cd rom + cd audio), Si.Lab *

N.B. questo cd rom gira solo con Windows 95/98,
mentre ha problemi con Windows 2000

* Si.Lab srl, viale dei Mille 8, 50131 Firenze
tel. 055 579806 - fax 055 5058447 - email: silab@silab.it - www.silab.it

ANTOLOGIA AUDIO
[AVVERTENZA: questa lista di ascolti e stata lasciata per maggiore utilita,
ma si riferisce all’antologia audio del programma 2001-2002 e quindi
comprende molti materiali che non riguardano il programma 2002-2003]

Lista degli ascolti previsti dal programma del I modulo per I’A.A 2001-2002

Abbreviazioni: n.d. = non disponibile - n.i. = non indicato
Di alcuni brani viene fornita la classificazione riportata da A/l Music Guide (AMG) all'indirizzo:

C

www.allmusic.com.

traccia Dati identificativi

durata

C-01 Genere: tartil (recitazione del Corano)
Luogo: Siria

02:33 Interprete:  Shaykh Hamza Shakkir

(estratto)  Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:

Produttore:
Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § I11.05

Tartil du Coran - chapitre de la Génisse, 11, 1-5 [sura II, "della vacca']
Hamza Shakkiir & Ensemble al-Kindi. Takasim & Sufi Chants from
Damascus,

WDR/Westdeutscher Rundfunk (Christian Scholze, Jean Trouillet)
SWF-Studio Schlossbergsaal, Feiburg, 26-27 ottobre, 1992

World Network-WDR - 56.985, Francoforte, 1994

75



C-02 Genere:  adhan (appello alla preghiera)
Luogo: Turchia
02:58 Interprete:  Dogan Dikmen
Titolo del brano [e autore]:  Ezanri Muhammedi [tradizionale]
Titolo dell'album:  Tasawuf Musikisi/Sufi Miizik [cassetta]
Produttore: n.i.
Luogo e data registraz.:  n.i.
Etichetta e pubblicaz.: Minareci Miizik Kasetleri - 4436, Miinchen, Germania, s.d.
Vedi note d'ascolto al § 11.06
C-03 Genere:  adhan
Luogo:  Aleppo (Siria)
00:56 Interprete:  Sabri Mudallal
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  [adhan, tradizionale]

Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § 11.06

Muezzins d'Alep/Chants religieux de l'lslam

(direction: Pierre Toureille)

n.i.

[Ocora 558 567] ora in: Ocora - C 580038, Parigi, 1992

C-04 Genere:

Luogo:
00:49 Interprete:
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:

Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § 11.06

adhan

Damasco (Siria)

Suleyman Dawiid

[adhan, tradizionale]

Chants d'extase en Syrie. Suleyman Dawiid & ses fils
Michel Pagiras

Damasco, moschea al-Buziri, 14 aprile 1995

al Sur / Média 7 - ALCD 141, Nanterre, Francia, 1995

C-05 Genere:  adhan
Luogo: Egitto
00:52 Interprete:  Shaykh 'Abd al-Basit
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  [adhan, tradizionale]
Titolo dell'album:  Musiques d'Egypte
Produttore: n.i.
Luogo e data registraz.: n.i.
Etichetta e pubblicaz.: [Club du Disque Arabe, AAA 050] ripubblicato in: Cité de la
Musique/Actes Sud - A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange,
Musiques d'Egypte, Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996)
Vedi note d'ascolto al § 11.06
C-06 Genere:  inshad (innodia religiosa islamica)
Luogo: Damasco (Siria)
08:26 Interprete:  Suleyman Dawid e figli
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Suite sacrée (Nawba) de la Grande Mosquée des Omeyyades a Damas:
a) Muwashshah "Sard min Makkatin" [Sa'id Farhat]
Titolo dell'album:  Chants d'extase en Syrie. Suleyman Dawiid & ses fils
Produttore:  Michel Pagiras
Luogo e data registraz.:  Damasco, moschea al-Buziiri, 14 aprile 1995
Etichetta e pubblicaz.: al Sur/Média 7 - ALCD 141, Nanterre, Francia, 1995

Vedi note d'ascolto al § 11.07

76



C-07 Genere:

Luogo:
14:09 Interprete:
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:

Titolo dell'album:

Produttore:
Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § 11.07

inshad (innodia religiosa di tradizione sufi)

Siria

Shaykh Hamza Shakkiir & Ensemble al-Kindi

Wasla en Saba:

a) 00.00 - Bashraf sabd [anonimo]

b) 02:50 - Tagsim ganiin [improvv.: Julien Jalal ad-Din Weiss]

¢) 04:42 - Sama'i saba [Tawfiq al-Sabbagh]

d) 06:24 - Tagsim nay [improvv.: 'Abd al-Salam Safar]

e) 10:00 - Muwashshah "Adir land akwdban" ['Abd al-Salam Safar]

f) 13:34 - Layalin [improvv.: Shaykh Hamza Shakkr]

Hamza Shakkiir & Ensemble al-Kindi. Takasim & Sufi Chants from
Damascus,

WDR/Westdeutscher Rundfunk (Christian Scholze, Jean Trouillet)
SWEF-Studio Schlossbergsaal, Feiburg, 26-27 ottobre, 1992

World Network-WDR - 56.985, Francoforte, 1994

C-08 Genere:

Luogo:
15:56 Interprete:
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:

Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § 11.08

madih ("glorificazione" - innodia popolare di tradizione sufi)

Egitto

Shaykh Ahmad Muhammad Barrayn

'Ulbet al-Sabr [A. M. Barrayn - A. M. Barrayn]

Sheykh Amhad Barrayn. Sufi Songs

Alain Weber, Armand Amar (postproduz. J. Bauer, Ph. Avril, Paris)
n.i.

Long Distance - WMD 332 - 592323, Francia, 1994

C-09 Genere:  musica colta profana (dawr)
Luogo: Egitto
02:40 Interprete:  Shaykh Ytsuf al-Manyalawi
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Yd-manta wahesni [al-Manyalawi]
Titolo dell'album:  Musiques d'Egypte
Produttore: n.i.
Luogo e data registraz.: n.i, 1910
Etichetta e pubblicaz.: [Gramophone - 012262, 1910] ora in: Cité de la Musique/Actes Sud
- A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange, Musiques d'Egypte,
Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996)
Vedi note d'ascolto al § 11.12
C-10 Genere: musica colta profana (muwashshah)
Luogo: Egitto
03:08 Interprete:  Shaykh Sayyid al-Safti

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § I1.12

Ya Mimati [al-Safti]

Musiques d'Egypte

n.i.

n.i., 1910

[Gramophone - 11-12622, 1910] ora in: Cité de la Musique/Actes
Sud - A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange, Musiques
d'Egypte, Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996)

77



C-11 Genere: musica colta profana (muwashshah)
Luogo: Egitto
01:41 Interprete:  Firqat al-Musiqa al-Arabiyya, direttore 'Abd al-Halim Nuwira
Titolo del brano [e autore]:  Ya Mimati [al-Safti]
Titolo dell'album:  Musiques d'Egypte
Produttore: n.i.
Luogo e data registraz.: n.i., 1971
Etichetta e pubblicaz.: [Sono Cairo 17-17079, Cairo, 1971] ora in: Cité de la
Musique/Actes Sud - A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange,
Musiques d'Egypte, Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996)
Vedi note d'ascolto al § I1.13
C-12 Genere:  ughniyya
Luogo: Egitto
05:35 Interprete: ~ Asmahan
Titolo del brano [e autore]:  Ya Habibi Taala [?77?]
Titolo dell'album:  Asmahan
Produttore: n.i.
Luogo e data registraz.:  n.i. [1944]
Etichetta e pubblicaz.: [Baidaphon, 1944?] Asmahan Records - ASMCD 601, Grecia, 1992

Vedi note d'ascolto al § I1.15

(prodotto su licenza Ets. H.Baida, Beirut, Libano)

C-13 Genere:  ughniyya
Luogo: Egitto
08:50 Interprete:  Muhammad 'Abd al-Wahhab (Abdel Wahab)
Titolo del brano [e autore]:  Marreyt Ala Beyt el Habayeb [ 'Abd al-Wahhab - Safouan]
Titolo dell'album:  Colours from Abdel Wahab Melodies
Produttore: n.i.
Luogo e data registraz.:  n.i.
Etichetta e pubblicaz.:  Voice of Lebanon - produced by Robert Khayat & Co. - VLCD 545,
Beirut, Libano, 1993 (fabbricato e distribuito su licenza da: Digital
Press Hellas, Grecia)
Vedi note d'ascolto al § I1.15
C-14 Genere:  ughniyya
Luogo: Egitto
05:27 Interprete:  'Abd al Halim Hafiz (Abdel Halim Hafez)
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Oulli Haga [M- Abdel Wahab - H. El Sayed]
Titolo dell'album:  Zay El Hawa
Produttore:  [executive producer for EMI: John G. Deacon]
Luogo e data registraz.: n.i., 1961
Etichetta e pubblicaz.:  [Soutelphan (Emi Arabia), Cairo, 1961] ora in: Emi Arabia - 0946

310518-2 1, Dubai, 1996

Vedi note d'ascolto e traduzione con testo a fronte al § I1.15

78



D

traccia Dati identificativi
durata
D-01 Genere:  ughniyya (monologo)
Luogo: Egitto
3:05 Interprete:  Umm Kulthum
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  En kont assameh (In Kunt Asaamih) [M. al-Qasabji - A. Rami]
Titolo dell'album:  [???] Omme Kolsoum - La diva III
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.:  [???, 1927]
Etichetta e pubblicaz.: [Gramophone 72-13, 1927] ora in: EMI Arabia, EMI 0946310957-2
4, Dubai, 1998
Vedi note d'ascolto al § I1.15
D-02 Genere:  ughniyya
Luogo: Egitto
08:44 Interprete:  Umm Kulthum
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Ana Fe Entezarak (Ana fi-ntizaarak) [Z. Ahmad - B. al-Tunisi]
Titolo dell'album:  Ana Fe Entezarak
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.:  [???, 1943]
Etichetta e pubblicaz.: [Sono Cairo - SC-22144] ora in: Sonodisc SONO 117, Francia,

Vedi note d'ascolto e traduzione con testo

19897 (prodotto e distribuito su licenza Sono Cairo)
a fronte al § I1.17

D-03 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

05:52
(estratto)

Vedi note d'ascolto al § 11.17

ughniyya (qasida)

Egitto

Umm Kulthum

Ela Arafat Allah (Ila 'Arafati lllah) [R. al-Sunbati - A. Shawqi]
[7??] Ela Arafat Allah

n.d.

[722,1955]

[Sono Cairo - SC-22161] ora in: SIDI - SONOCD 233, Saudi
Arabia, 1996? (prodotto e distribuito su licenza Sono Cairo)

D-04 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

17:24
(estratto)

ughniyya ("canzone lunga")

Egitto

Umm Kulthum

Anta Oumri (Inta 'Umri)

Anta Oumri

n.i.

[722,1964]

[Sono Cairo - SC-22104] ora in: Sonodisc - SONO 102, Francia,
19897 (prodotto e distribuito su licenza Sono Cairo)

Vedi note d'ascolto e traduzione con testo a fronte al § 11.17

79



D-05 Genere:  ughniyya
Luogo: Libano
06:25 Interprete:  Fairuz
Titolo del brano [e autore]:  Beirut Hal Zarafat [A. Rahbani-M.Rahbani - el-Khoury],
Titolo dell'album:  The Legendary Fairuz
Produttore: n.i.
Luogo e data registraz.:  n.i.
Etichetta e pubblicaz.: Emi Arabia - EMI 7243 8 23572 3, UK, 1997

Vedi note d'ascolto al § I1.18

D-06 Genere:  shaabi (sha'bi)
Luogo:  Egitto
02:51 Interprete:  Ahmed Adawiya (Adaweya, Adawiyyah)

(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Slametha om Hasan (Salamitha ummu Hassan) [?77]
Titolo dell'album:  The Very Best of Adawiyyah
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.: n.d.
Etichetta e pubblicaz.:  ???, Egitto, ??? [file audio scaricato da: www.cairovoice.com]

Vedi note d'ascolto al § I1.18

D-07 Genere: rai
Luogo: Algeria-Francia
04:10 Interprete:  Cheb Mami

Titolo del brano [e autore]:  Haoulou
Titolo dell'album:  Let Me Rai
Produttore: ~ Hilton Rosenthal
Luogo e data registraz.: n.d.
Etichetta e pubblicaz.:  [varie: Rhythm Safari, Totem Records/Virgin, 1990] ora in: Virgin
(EMI) - CD 00015 2

Vedi note d'ascolto al § I1.18

D-08 Genere:  shaabi
Luogo: Egitto
05:06 Interprete:  Amr Diab

Titolo del brano [e autore]:  Wala ala baloh [M. Raheem - M. Refa'ay]
Titolo dell'album:  Aktar Wahed
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.: n.d.
Etichetta e pubblicaz.: Alam el Phan (EMI Arabia) - CD ad05, 2001
[file audio scaricato da: www.cairovoice.com]

Vedi note d'ascolto al § I1.18

D-09 Genere:  shaabi
Luogo: Egitto
03:38 Interprete:  Aida el Ayoubi

(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Mesabarni (Missabarni) [?77]
Titolo dell'album:  Min Zaman
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.: n.d.
Etichetta e pubblicaz.:  ???, Egitto, ??? [file audio scaricato da: www.cairovoice.com]

Vedi note d'ascolto al § I1.18

80



D-10 Genere:  worldbeat [AMG: electronica, ambient/techno, club/dance]
Luogo: indefinibile (Belgio-Marocco-Egitto-Usa...)
03:57 Interprete:  Natacha Atlas
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Duden [Ahlan/Atlas/Count Dubulah/Mantu]
Titolo dell'album:  Diaspora
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.: n.d.
Etichetta e pubblicaz.: Beggars Banquet Records (MCA) - MCAD-11548, Usa, 1995
Vedi note d'ascolto al § 11.18
D-11 Genere:  shaabi
Luogo:  Egitto
03:30 Interprete:  Mohamed Mounir
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  El Nawasy

Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § I1.18

Ana Qalbi Msaken Shaabia (Ana Alby Masaken Shabiya)
n.d.

n.d.

Free Music - 7?7, Egitto, 2001

[file audio scaricato da: www.cairovoice.com]

D-12 Genere:
Luogo:
03:34 Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § 11.18

world fusion (AMG: world, nubian)

Egitto (Nubia)

Ali Hassan Kuban

Esmahana

Real Nubian

Bibi Hammond (postproduzione: Cairo - Berlin)

El Araby Studio, Cairo; On Air Studio, Berlin; 1997-1999
Piranha - CD-PIR 1575, Germania, 2001

D-13 Genere:  shaabi
Luogo: Egitto
03:08 Interprete:  Shaaban 'Abd al-Rahim
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Akrah Israel (Bakrah Israel)
Titolo dell'album:  Ma Tekdarsh
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.: n.d.
Etichetta e pubblicaz.:  ???, Egitto, ??? [file audio scaricato da: www.cairovoice.com]
Vedi note d'ascolto al § 11.18
D-14 Genere:  shaabi
Luogo:
03:40 Interprete:  Hakim
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Tameny Alyk (Tamminy Aleek)
Titolo dell'album:  Tameny Alyk
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.: n.d.
Etichetta e pubblicaz.:  ???., Egitto, 2001 [file audio scaricato da: www.cairovoice.com]

Vedi note d'ascolto al § I1.18

81



