[ULM - Libera Universita di Lingue ¢ Comunicazione
DISCOGRAFIA E VIDEOGRAFIA MUSICALE
prof. Giordano Montecchi

APPUNTI DELLE LEZIONI - A.A. 2001-2002
Identita locale e fattore mediatico: I'impatto dell'industria discografica
sulle musiche di tradizione orale del Mediterraneo.

Un esempio: I'Egitto

| MODULO

Oralita, scrittura, mediatizzazione.
Musiche di tradizione e mediamorfosi nell'area mediterranea.

Indice
p. 2 1.01 Discografia. Una precisazione terminologica per una nuova disciplina
"3 1.02 Oralita e scrittura in musica
"5 1.03 Lingua scritta e lingua orale
"6 1.04 "Capire" l'oralita
"7 1.05 Da Omero alla world music
"9 1.06 Psicodinamica dell'oralita
"1l 1.07 Prassi orale, scrittura, musica riprodotta
12 1.08 Musica riprodotta e semiologia
" 14 1.09 Musica riprodotta e societa di massa
" 16 I.10 Il testo e la performance
" 18 L11 Testo e contesto
" 19 I.12 L'estetica della musica di fronte al mercato globale
"21 .13 Musiche di tradizione orale ¢ mercato globale: la world music
" 23 I.14 Una prima ricognizione sonora
" 26 L.15 Identita locale e globalizzazione
" 29 I.16 L'esproprio dei tratti culturali. L'industria della world music.
" 31 1.17 Aspetti della produzione discografica
" 34 [.18 I1 sufismo e la musica
" 35 I.19 Il Mediterraneo. Una ricognizione musicale
" 42 1.20 Fra identita locale, diaspora e modernizzazione.
Tradizione e meticciato nella musica del Mediterraneo.
" 45 [.21 La canzone urbana del Novecento
" 50 Lista degli ascolti del I modulo

" 58 Riferimenti bibliografici d'esame



Oralita, scrittura, mediatizzazione. Musiche di tradizione
e mediamorfosi nell'area mediterranea.

I. 01 Discografia - Una precisazione terminologica per una nuova disciplina

La discografia e, collegata ad essa, la videografia, costituiscono una disciplina di studio
relativamente nuova che, anche se ha gia una consistente letteratura, nel momento in cui
diviene materia di insegnamento in ambito universitario, pone una quantita di problemi.

Con "disco" possiamo provvisoriamente intendere in modo generico, la varieta dei supporti
audio attualmente utilizzati per la riproduzione e la trasmissione della musica. Le tecnologie
della riproduzione hanno una storia che ormai oltrepassa il secolo; una storia ricca di sviluppi
e perfezionamenti: si va dalla registrazione fonografica su cilindri, al disco destinato al
grammofono (il "78 giri"), poi al microsolco, al long playing, al nastro magnetico (bobine o
cassette), per arrivare alla riproduzione digitale, al cd e ai diversi sviluppi indotti
dall'informatica e dal web.

La storia di questa tecnologia e le sue sempre piu importanti implicazioni industriali e
commerciali costituiscono un capitolo importantissimo della storia generale del XX secolo. In
quanto storia particolare questa materia concerne inoltre in pari misura la storia dei mezzi di
comunicazione di massa e la storia della musica.

Il termine "discografia" ¢ fortemente ambiguo, o meglio per dirla in termini linguistici,
"polisemico". Il musicologo (figura in cui potremmo gia distinguere lo storico della musica e
lo studioso dell'eta contemporanea), il sociologo della comunicazione, I'ingegnere elettronico,
lo storico della scienza, il musicista, il collezionista, I'appassionato possono intendere questo
termine in modi radicalmente diversi.

Sul piano generale, il riferimento obbligato ¢ al succinto ma fondamentale testo pubblicato nel
1936 da Walter Benjamin (trad. it.: L'opera d'arte nell'epoca della sua riproducibilita tecnica,
Einaudi, Torino 1966) che mette a fuoco il decisivo mutamento di prospettiva estetica e
storica legata all'avvento della riproducibilita di creazioni artistiche che in passato avevano un
carattere di unicita (in particolare nel campo delle arti visive: vedi fotografia).

Inutile dire quindi che come campo di ricerca la discografia si presta a diverse impostazioni,
sia metodologiche, sia di contenuti e di obiettivi. Questo richiede in linea di principio una
definizione dello statuto di questa disciplina, o dell'insieme di indirizzi che questa disciplina
puo assumere. Nelle Universita italiane si tengono alcuni corsi di Discografia e videografia
musicale, ciascuno dei quali presenta caratteristiche diverse per impostazione e tematiche.

Carlo Marinelli, che ¢ stato il primo in Italia a tenere un corso di discografia (al DAMS di
Bologna) ha svolto questa problematica in un saggio dal titolo Prolegomeni ad una nuova
disciplina scientifica: discografia e videografia musicale (in: AA.VV., Norme con ironia.
Scritti per i settant'anni di Ennio Morricone, a cura di Sergio Miceli, Suvini Zerboni, Milano
1998, pp. 131-51). In esso, in linea con un orientamento gia consolidato nel mondo
anglosassone (ad es. L. Foreman, Systematic Discography, London 1974), la discografia viene
presentata come ricerca storica e sistematica sul disco come fonte e come testo dotato di
caratteristiche inedite rispetto alle fonti scritte tradizionali. Marinelli propone una distinzione
fra "discografia documentale" e "discografia storica", con ulteriori differenziazioni interne,
proponendosi come obiettivo dello studioso la realizzazione di "discografie", ossia la ricerca e
la catalogazione secondo una precisa metodologia di tutto il materiale discografico inerente
un certo soggetto musicale (artista, genere, ecc.).



In questi termini "discografia" assume un significato che corrisponde a cid che il termine
"bibliografia" rappresenta nel campo letterario o piu in generale della comunicazione scritta.
Si tratta di un compito gigantesco, data I'entita della produzione discografica esistente (o
esistita), e di fatto imprescindibile.

Tuttavia questo corso assume un taglio diverso che rimanda a un'altra accezione del termine
discografia e implica un approccio di tipo storico-sociologico, piu che bibliografico. In parole
povere diciamo che questo corso intende la discografia come emergere di un nuovo tipo di
prassi musicale - sia a livello di produzione, sia a livello di pratica sociale e quindi di
consumo - che ha fornito il contributo piu decisivo nella trasformazione, ma potremmo dire
rivoluzione, del mondo musicale contemporaneo.

Il corso integrativo tenuto da Roberto Agostini che si affianca al corso principale affronta
proprio alcuni degli aspetti principali di questa trasformazione.

Nella nostra prospettiva, assegniamo dunque al termine "discografia" nei riguardi della
musica, un significato corrispondente grosso modo a cido che la fotografia rappresenta nel
campo delle arti visive. Ossia I'emergere di una nuova tecnologia che stimola lo sviluppo di
un nuovo ambito creativo, di una nuova partizione delle arti, con tutto cio che ne consegue sul
piano dell'estetica, della sociologia, della storia ecc.

Il titolo di questo corso ¢ esplicito nel dichiarare questa impostazione. Si trattera quindi
dell"'impatto dell'industria discografica" esaminandone le conseguenze su un terreno
specifico, nel nostro caso le musiche di tradizione orale (quelle che comunemente vengono
chiamate musiche "etniche") nell'area del Mediterraneo, con particolare attenzione alla musica
dell'Egitto e del mondo arabo in genere.

In una prospettiva analoga 1'americano Evan Eisemberg (L'angelo con il fonografo: musica,
dischi e cultura da Aristotele a Zappa, Instar libri, Torino, 1997) ha indicato il delinearsi di
una nuova arte avente come materia il suono: la fonografia che va ad affiancarsi alla musica
tradizionalmente intesa, fondata sul rapporto diretto fra musicisti che eseguono e pubblico che
presenzia. E' una ulteriore mediazione che va a sommarsi a un'altra mediazione, tipicamente
occidentale, ossia la consuetudine di "scrivere la musica". Diversamente da quanto accade
generalmente nelle restanti culture musicali, nella tradizione musicale d'Occidente, da secoli,
a partire dal Medioevo, la musica viene fissata e tramandata per iscritto, in forma di
"partitura", ricorrendo al pentagramma e alla notazione, al punto che nel pensiero musicale
occidentale il riferimento alla scrittura ¢ diventato imprescindibile. Chiunque possieda una
adeguata competenza puo "fare sua" la musica di qualsiasi compositore ed eseguirla: la
scrittura genera cosi un passaggio intermedio (e quindi una separazione) fra compositore ed
esecutore.

I. 02 Oralita e scrittura in musica

In tempi recenti la musicologia, ossia la disciplina scientifica che studia la musica come
fenomeno fisico, tecnologico, storico, linguistico, ideologico, estetico e quant'altro si ¢ trovata
di fronte alla necessita di prendere coscienza del fatto che lo studio della musica non puo piu
essere limitato alla sua veste scritta. A ci0 ha contribuito lo sviluppo dell'antropologia
culturale e della sua branca piu specificamente musicale, I'etnomusicologia, che ha posto in
luce con sempre maggior forza la rilevanza culturale e storica di tradizioni musicali che
prescindono completamente o quasi da ogni mediazione del segno scritto.



Per "musica di tradizione orale" intendiamo una pratica musicale molto diversa da come noi
siamo abituati a concepirla in Occidente. Per noi la musica si apprende, si studia, si esegue in
una dimensione prevalentemente scritta. Si studia il solfeggio per imparare a "leggere" la
musica e quindi a eseguirla. Il leggio con lo spartito o la partitura ¢ un po' l'icona di questa
pratica che ¢ diventata una mentalita profondamente radicata (i due termini non sono
esattamente sinonimi: lo spartito ¢ destinato all'esecutore e riportata la musica che io,
strumentista o cantante, devo eseguire, la partitura invece ¢ destinata al direttore d'orchestra,
oppure allo studioso e contiene le parti musicali di tutto il gruppo, complesso, coro, orchestra,
ecc.). La scrittura ¢ un tratto essenziale della musica colta occidentale: il compositore seduto
al tavolo che scrive la musica sulla carta pentagrammata, 1'orchestra con i suoi leggii, il
direttore che legge la partitura per dirigere l'orchestra, ecc.

Tuttavia anche in Occidente, col diffondersi di una musica di consumo, musica popular come
la si definisce con un termine inglese che ¢ forse il piu onnicomprensivo, si sono sviluppate e
hanno acquistato importanza pratiche musicali che prescindono largamente dalla scrittura. Si
pensi al jazz, oppure al rock, o anche al folklore (che ¢ da sempre il depositario per
antonomasia della tradizione orale): tutti generi fortemente caratterizzati dall'improvvisazione
e da musicisti che fanno scarso uso della musica scritta o addirittura non la sanno leggere
affatto. In realta questa musica, specie in epoca recente, viene anche scritta, ma si tratta piu
che altro di una scrittura successiva, ovvero di una "trascrizione" legata al fatto che per i
musicisti e gli studiosi occidentali abituati a leggere la musica ¢ quasi indispensabile averne
disponibile una versione scritta (a questo proposito accenniamo di sfuggita alla sostanziale
differenza che corre fra "notazione prescrittiva" e "notazione descrittiva").

Nella tradizione orale primaria invece la musica si impara e si suona attraverso un
apprendistato che sfrutta soprattutto la memoria, che dipende dagli insegnamenti di un
maestro che mostra come una certa musica deve essere eseguita mentre gli allievi si sforzano
di imitarlo e di ricordare l'insegnamento del maestro. Evidentemente nella pratica orale la
possibilita di eseguire un brano di musica che non si ¢ mai ascoltato, mediante la lettura di
uno spartito, non ¢ neppure concepibile. L'unica possibilita di apprendimento e di
riesecuzione € invece l'ascolto e I'imitazione di cido che si € ascoltato, col sussidio di una
memoria per forza di cose ben allenata.

A ci0 si ¢ aggiunta poi la musica riprodotta - il disco, la radio ecc. - che ha posto il mondo
musicale di fronte a un oggetto musicale nuovo, una condizione di esistenza della musica che,
pur sviluppatasi in Occidente, all'interno di una cultura letterata e tecnologicamente avanzata,
sembra riportare la musica a uno status in grado di fare a meno dalla scrittura, una nuova
forma di "oralita/auralitd" che si innesta in un quadro culturale dominato dalla scrittura e
ripropone modi di creazione, veicolazione, fruizione, apprendimento indipendenti dalla
padronanza del linguaggio musicale scritto. Walter Ong in Oralita e scrittura, il testo al quale
facciamo soprattutto riferimento per indagare questo fenomeno, ha coniato per questo il
termine di "oralita secondaria": all'interno di una cultura letterata si verificano situazioni che
ripropongono modalita di trasmissione del sapere (la musica nel nostro caso, ma il discorso
vale per tutto cid che puo essere trasmesso attraverso i media audiovisivi: radio, tv, cinema,
disco, ecc.) che non richiedono 1'uso della lettura o della scrittura. Qualcosa che per l'appunto
accadeva e accade tuttora nelle culture non letterate e che, nel caso della musica, acquista
come vedremo una particolare rilevanza.



E' evidente che se focalizziamo la nostra attenzione sul modo in cui 1 mass media influenzano
oggi la musica e in particolare la musica di tradizione orale, ci collochiamo in uno dei punti
nevralgici di questo fenomeno complessivo. Tuttavia, come ¢ intuibile, ¢'¢ una grande
differenza fra "oralita primaria" propria di una cultura che ignora totalmente la scrittura e
"oralita secondaria" propria di una cultura alfabetizzata e tecnologica.

I. 03 Lingua scritta e lingua orale

I1 padre della linguistica moderna, Ferdinand de Saussure (1857-1913) ¢ stato forse il primo a
porre una distinzione fra linguaggio orale e linguaggio scritto che in precedenza erano
considerati come accezioni indifferentemente similari del linguaggio considerato come
fenomeno unitario. Per Saussure "la scrittura ¢ linguaggio reso visibile" e dunque I'oralita si
pone come fenomeno primario rispetto al quale la scrittura rappresenta un gradino successivo.
Ma Saussure, pur se afferma questo primato dell'oralita nel linguaggio, ancora non
approfondisce le differenze fra le due dimensioni orale e scritta. Successivamente ¢ emerso
con sempre maggiore evidenza il fatto che queste diverse "tecnologie della parola" (Ong)
presentano profonde differenze e producono ulteriori mutamenti al livello della forma mentis,
ossia del pensiero e dell'ideologia.

Ci si puo interrogare sul perché di questo crescente interesse a indagare queste differenze.
Certamente una possibile risposta sta nello sviluppo dei media audiovisivi e, in parallelo,
I'aumento delle conoscenze relative alle culture orali primarie prodotto dallo sviluppo degli
studi di antropologia culturale. Oggi per esempio non ci puo lasciare indifferenti il sapere che
su decine di migliaia di lingue parlate dall'umanita nel corso della sua storia, solo un centinaio
hanno raggiunto un livello di elaborazione scritta tale da consentirci di parlare, in riferimento
ad esse, di "letteratura". Attualmente, riferisce Ong, su tremila lingua conosciute, sono solo
un'ottantina quelle che possiedono un sistema alfabetico che consenta di metterle per iscritto.

Una lingua si costituisce con un processo che inizialmente possiamo pensare come spontaneo,
o addirittura inconscio. Con l'uso si sviluppano delle convenzioni, delle regole e la lingua
viene via via sempre piu codificata a fini di comunicazione, ma non necessariamente in forma
scritta. L'emergere della scrittura rappresenta un evento cruciale che trasforma la lingua e
anche la mentalita, la vita, 1 costumi, l'assetto sociale della comunita che ne fa uso. La
scrittura secondo J. Lotman ¢ un "sistema secondario di modellizzazione" che dipende cio¢ da
un sistema primario (I'oralita). Alla scrittura, in quanto tecnologia, si associa un potere, un
progresso della conoscenza, anche attraverso il moltiplicarsi del vocabolario. Una lingua
parlata utilizza e conosce un certo numero di parole (diciamo qualche migliaio). Un
"grafoletto" invece, cio¢ una lingua scritta, pud arrivare a includere, come la lingua inglese,
oltre un milione di vocaboli.

Possiamo dire che le radici remote del lungo dominio culturale, politico ed economico
dell'Occidente sul resto del mondo rimandano allo sviluppo e all'uso sistematico della
scrittura. Una lingua orale si fonda sulla memoria, sull'utilizzo di formule fisse, facilmente
memorizzabili e adattabili. La lingua scritta invece instaura un pensiero di natura diversa, piu
strutturato, piu preciso e raffinato, soggetto a una razionalita di ordine logico. La nascita della
scienza ha come precondizione la scrittura. I concetto stesso di "studio", ossia l'esercizio di
un pensiero prolungato, articolato, analitico e complesso su un determinato argomento,
richiede la scrittura. In una cultura orale si impara, ma non si "studia" nel senso che noi
attribuiamo a questo termine. Lo strutturarsi del pensiero logico connesso alla scrittura va di



pari passo con la progressiva esautorazione ¢ indebolimento della memoria. Nell'oralita non
esistono gli appunti, gli archivi, i contratti scritti, le istruzioni, i manuali, n¢ tantomeno i
dizionari. Ricordare ¢ essenziale, a volte ¢ questione di vita o di morte. Nella cultura scritta la
memoria ¢ alleggerita di questa responsabilita in quanto ci sono mille modi, sempre nuovi e
piu efficaci di soccorrerla.

[Si pensi ad esempio a come oggi funzionano i sistemi per migliorare la memoria.
Solitamente per facilitare la memorizzazione di una sequenza di parole o di numeri si fa
ricorso al un escamotage logico, a qualche strattagemma basato sul ragionamento che ci
consente di ricostruire la sequenza che ci interessa].

La scrittura nel suo sviluppo, si presenta in origine come tecnologia al servizio dell'oralita, di
cui viene ribadito e legittimato il primato. L'ars rhetorica non ¢ altro che 1'elaborazione in
forma scritta di virta che competono all'arte oratoria. I testi antichi - sia religiosi sia letterari -
si propongono solitamente come trascrizione di storie e argomentazioni pronunciate
oralmente. Nella Bibbia ad esempio il libro del Qohélet (o Ecclesiaste) ha un titolo che
significa "scrivere detti". Ma basti pensare anche ai Vangeli che altro non sono se non il
resoconto della predicazione di Cristo. E quanto all'lslam anch'esso fonda la sua fede, oltre
che sul Corano, sugli Hadith, ossia la raccolta delle frasi che la tradizione vuole pronunciate
da Maometto.

La scrittura tuttavia, una volta affermatasi e consolidato il suo potere, si ¢ proposta via via
come modello primario, autocentrico, tendente a considerare I'oralita come "testo non scritto",
come versione grezza, incompleta e imperfetta di un pensiero linguistico che si concepisce
essenzialmente come scritto. La scrittura ha elaborato a proprio uso e consumo il concetto di
"letteratura" (I'insieme dei testi scritti), mentre non ha elaborato un concetto corrispondente
per l'oralita. Ong sottolineando il carattere aberrante del termine "letteratura orale", osserva
come la scrittura tenda a proiettare sulla lingua orale il proprio modello di pensiero,
rovesciando l'oralita da condizione primaria, archetipica quale essa ¢, ricca di valori originali
e diversi, a qualcosa di anomalo, bizzarro, avvertendola addirittura come una minaccia. In
effetti 1'oralita viene studiata (e puo essere "studiata") solo in seno a una cultura scritta che la
descrive a partire dal proprio sistema di pensiero e di valori.

I. 04 ""Capire™ I'oralita

Per certi aspetti potremmo dire che la scrittura costituisce I'antesignana di quel fenomeno che
oggi definiamo globalizzazione. Potremmo anche avanzare l'ipotesi che molte delle
incomprensioni o dei conflitti esistenti fra civiltd occidentale e il resto del pianeta, possono
essere ricondotte proprio a questa visione del mondo profondamente diversa fra societa
dominate dalla cultura del segno scritto e societa dove ¢ ancora operante una cultura
fortemente legata all'oralita.

Determinante oggi appare sul piano culturale e anche antropologico (e quindi sociale e
politico) "capire" l'oralita, ossia coglierne la diversita sostanziale, anziché pensarla - in
termini per cosi dire imperialistici - come stadio primitivo della civilta, proiettato
inevitabilmente verso la scrittura, quasi fosse il suo destino. Sul terreno musicale questa
affermazione acquista un senso tutto particolare. Se infatti 'oralita della lingua e della cultura
ci rimanda al passato, dal momento che il mondo guarda ormai alla scrittura come valore
indiscusso e come strumento indispensabile di progresso ed emancipazione (pensiamo alla
locuzione "paesi in via di sviluppo", o alla "piaga dell'analfabetismo"), la musica di tradizione



orale continua invece a proporsi come mondo alternativo, altro rispetto alla musica che si
scrive, spesso difendendo con orgoglio e con indiscutibili motivazioni la propria condizione,
rifiutando cio¢ la scrittura in quanto incompatibile, in quanto elemento che minaccia di
snaturare la ricchezza d'arte e di tradizione sedimentatasi nel corso dei secoli in civilta
musicali di altissimo profilo - pensiamo ad es. alla musica indiana o alla musica araba.

Curt Sachs, uno dei padri fondatori dell'etnomusicologia, ha colto perfettamente questa
complessa dialettica di oralita e scrittura in seno alla musica. La scrittura ha consentito
progressi straordinari. La polifonia, la fuga, l'armonia, il contrappunto, la sinfonia, il
melodramma, tutta la musica d'arte occidentale non esisterebbe senza la scrittura. Tuttavia
come afferma Sachs

osservare ¢ valutare la differenza tra due mondi musicali puo¢ aiutarci a comprendere che il
nostro guadagno ¢ al tempo stesso una perdita, che la nostra crescita ¢ anche un declino. Puo
aiutarci a comprendere che non abbiamo progredito, ma siamo semplicemente cambiati. E dal
punto di vista della cultura, non sempre siamo cambiati in meglio.

[C. Sachs, Le sorgenti della musica, Boringhieri, Torino 1962, p. 238]

La musica occidentale per edificare il suo straordinario monumento d'arte, ha pagato un
prezzo molto alto; ha smarrito col tempo una quantita di tratti, di conoscenze e di virtu che
invece sono state custodite gelosamente in seno alle musiche orali, sia folkloriche, sia d'arte.
Oggi - in epoca di world music, in presenza del dilagare delle musiche etniche ¢ meticce,
frutto dei piu svariati sincretismi e Cross-over - questi caratteri ci si ripresentano in tutta la
loro prepotente originalita. Una presenza non piu soltanto alla portata degli etnomusicologi e
degli studiosi, bensi gettata in pasto alla moda, al consumo di massa, con tutta la corolla di
problemi che vi sono implicati. Per questo possiamo affermare che per la musicologia odierna
"capire 'oralita" ¢ una questione particolarmente rilevante e urgente, ancor piu che per altre
discipline.

I. 05 Da Omero alla world music

Un passo decisivo e rivelatore circa le profonde differenze fra oralita e scrittura ¢
rappresentato dalle ricerche compiute da Milman Parry (1902-35) sulla poesia omerica e
pubblicate postume nel 1971 col titolo The making of Homeric Verse. Sulla scia di Parry si
sono mossi altri studiosi, come Albert P. Lord che ha indagato la cultura orale dei cantori
serbo-croati ¢ Eric Havelock che approfondito il rapporto fra eta omerica e il pensiero di
Platone, un rapporto per vari aspetti antagonistico, nel quale si rispecchia il passaggio
dall'oralita alla cultura scritta.

I1 nocciolo delle scoperte di Parry ¢ l'aver appurato che i poemi omerici (lliade ¢ Odissea)
nascono da un processo di tradizione orale durato almeno un paio di secoli, durante il quale
questi poemi erano affidati a cantori (aedi) che li intonavano a memoria, con inevitabili
continue varianti e trasformazioni. Solo successivamente essi sono stati trascritti nella forma
che noi oggi conosciamo, conquistando una posizione di indiscussa preminenza fra i
capolavori della letteratura occidentale. Ebbene, Parry paradossalmente ci dimostra che il
valore, la bellezza di queste opere che la storia e la critica letteraria indicano come capolavori
supremi della poesia epica, dipendono da meccanismi linguistici di tipo orale che sono
antitetici ai valori della cultura scritta, in quanto si fondano su uno stile cosiddetto



"formulaico", ossia uno stile di versificazione costruito in gran parte su stereotipi, epiteti fissi,
frasi fatte ricorrenti e largamente prevedibili.

Tale struttura basata su formule prefabbricate ¢ lo strumento essenziale per aiutare la memoria
a conservare e tramandare la traccia di una narrazione cosi articolata e complessa, agevolando
il cantore nella propria performance e consentendogli di concatenare estemporaneamente e
senza sforzo versi (esametri) soddisfacenti dal punto di vista del ritmo, della sintassi e dei
contenuti . Anzi: quanto piu la fattura del verso ¢ raffinata, quanto piu il tono poetico ¢
elevato - e dunque richiede maggiore controllo e pregnanza del contenuto verbale - tanto
maggiore ¢ la presenza di queste formule.

L'aspetto piu sorprendente e sconcertante sta nel fatto che la concezione estetica e poetica
propria della cultura scritta, e in modo particolare in epoca moderna, ripudia senza mezzi
termini le frasi fatte, le espressioni prefabbricate, considerandole come indice di scarsa
immaginazione e originalita. L'epoca moderna ha radicalizzato questo giudizio negativo nei
confronti del linguaggio stereotipato soprattutto a partire dalla fine del Settecento, cio¢ dal
momento in cui Sturm und Drang e poi Romanticismo hanno edificato I'idea di "genio" inteso
come un autore che si caratterizza per la sua assoluta individualita e originalita di linguaggio.
Passaggio chiave di questa concezione romantica dell'estetica e della poesia - in gran parte
conservata e approfondita nel corso del Novecento - ¢ la lotta senza quartiere condotta contro
la retorica del Barocco e del Classicismo, ossia su quell'insieme di "figure" (similitudini,
metafore, traslati, iperboli, ecc.), di costrutti standard utilizzati a fini espressivi e stilistici su
cui in precedenza si fondava la poesia e che, in effetti, erano la sopravvivenza di un'antica
cultura legata all'oralita e all'arte oratoria.

Oggi, senza dubbio, lo spregio per le frasi fatte ¢ un giudizio familiare anche all'opinione
comune. E se ci riferiamo al campo musicale, possiamo interpretare in termini di
oralitd/scrittura la profonda divaricazione, accentuatasi in epoca moderna, fra musica popolare
(legata all'oralitd) e musica colta (legata alla scrittura). Possiamo affermare che gran parte
della severa critica che il mondo della musica colta, della musica d'arte indirizza alla musica
di piu largo consumo, si incentra proprio sulla "banalita", sul fatto che la popular music
sfrutta a ogni pi¢ sospinto costruzioni prevedibili, rime obbligate (ad es.: cuore, amore...),
frasi fatte per I'appunto, giri armonici standardizzati ecc. Tutti aspetti che, confrontati con la
faticosa ricerca di originalita propria dei compositori colti, appaiono incredibilmente volgari,
regressivi, segnali di poverta inventiva, mancanza di idee o, peggio ancora, ricerca
dell'applauso, concessione a un gusto facile, capace di apprezzare solo cio che gli ¢ in qualche
modo largamente familiare.

Senonché la popular music, cosi come tutte le musiche che per le quali la scrittura ¢ piu una
risorsa accessoria che una condizione obbligata, tutte quelle musiche che si basano in primis
sulla performance, sull'improvvisazione o sull'ornamentazione (e in special modo il jazz, la
musica folklorica, le musiche extraeuropee colte o popolari) hanno tutte questa caratteristica:
il fatto di essere in gran parte legate a una dimensione orale (primaria o secondaria) e quindi
di fare ricorso abituale a formule, a canovacci melodici, ritmici, armonici o architettonici da
elaborare pit 0 meno estemporanecamente e, comunque, prescindendo in larga parte da una
veste codificata preventivamente per iscritto. Pretendere che la musica popular non ricorra a
formule fisse significa in certo modo negarne la natura fondamentalmente orale. Il che non
toglie evidentemente che essa, per le piu varie ragioni, sia spesso e volentieri affetta da
avvilente banalita e poverta di elaborazione, limitandosi magari al ricalco puro e semplice o
esibendo apertamente una pura finalitd mercantile.



l. 06 Psicodinamica dell'oralita

L'oralita, la lingua parlata ¢ legata per un verso alla dimensione temporale, per altro verso alla
dimensione sonora. La scrittura trasferisce invece la parola in una dimensione spaziale, visiva
e grafica, trasformandola in "segno". La lingua scritta ¢ un sistema di segni, dunque di simboli
(che fanno riferimento per un verso a suoni e per altro verso a cose) e la disciplina che si
occupa di studiarne e analizzarne l'organizzazione e il funzionamento ¢ la semiotica (0
semiologia).

Eppure in origine, osserva Walter Ong, le parole non sono segni, bensi eventi, concernono
l'udito (oralita/auralitd) e non la vista, hanno a che fare col tempo e non con lo spazio.

Questa considerazione si applica con particolare pregnanza anche alla musica, dove il
confronto fra oralita e scrittura non si registra tanto in una dimensione storico-diacronica, cio¢
in un "prima" e un "dopo" (in un "primitivo" e in un "evoluto"), ma si registra gia a partire
dalla presenza concomitante delle due dimensioni dell'ascolto e della lettura: da un lato
l'attuarsi del fenomeno sonoro, dall'altro la consistenza spaziale/visiva della pagina scritta.

La scrittura ha prodotto un mutamento non solo del pensiero, della visione del mondo, ma
anche un mutamento del funzionamento della psiche umana. L'oralita in altre parole presenta
una sua specifica "psicodinamica" che Ong descrive in dettaglio nel capitolo centrale del suo
libro. I tratti essenziali che secondo Ong si contrappongono nelle due sfere dell'oralita e della
scrittura sono riassunti schematicamente nella successiva Tabella A.

La lingua orale ¢ fortemente legata all'inconscio, non richiede ulteriori mediazioni per la sua
comunicazione se non la conoscenza della lingua stessa. La lingua scritta, affidata allo spazio
visivo, richiede invece una mediazione supplementare - la capacita di decifrarne la
raffigurazione grafica. Questo rafforza il contenuto razionale, attenua il ruolo dell'inconscio,
sostituisce a un flusso comunicativo continuo, un insieme di elementi discreti, quantificabili,
analizzabili, modificabili ponderatamente.

Inoltre la comunciazione orale primaria ¢ necessariamente interpersonale, necessita di un
attore e di un astante, o meglio ancora di un interlocutore che diventa indispensabile se si
vuole articolare un discorso complesso. Non per caso Platone e molti altri autori dell'antichita
scrivono 1 loro testi pit impegnativi in forma di dialogo, una veste che rivela il residuo di una
cultura di tipo orale nella quale, per l'appunto un ragionamento lungo e complesso puod
scaturire solo dal dialogo fra due o piu persone.

La scrittura infine incoraggia l'individualismo. Il rapporto diretto con l'interlocutore non ¢ piu
necessario. Per iscritto si pud comunicare da qualsiasi distanza di spazio e di tempo.

Una volta scritto, il discorso diventa un oggetto firmato da un autore, su cui si esercita un
diritto di proprieta, un copyright. Il continuo interscambio proprio dello stile formulaico viene
meno, esso diventa problematico in quanto viola una proprieta privata e dimostrabile.
L'imitazione, l'emulazione proprie dell'oralita, con la scrittura diventano facilmente una
violazione, un reato di plagio. L'oralita, in ragione del suo carattere formulaico, propone
discorsi che, proprio in quanto basati sulla memoria, sul tramandare e rielaborare discorsi gia
detti e basati su costrutti gia pronti. L'oralita ha cio¢ un carattere congenitamente
"intertestuale", ossia ci presenta discorsi che fanno riferimento in modo esplicito e addirittura
necessario a cose gia dette, innestandosi su di esse. E' bene tuttavia sottolineare che il
concetto di "intertestualita" usato in semiotica si applica all'oralita in modo improprio, in



quanto ci rappresenta il discorso orale come "testo", ossia guarda I'oralita da un punto di vista
tipicamente letterato, secondo quell'atteggiamento mentale cui gia si ¢ accennato.

TABELLAA™*

Oralita e scrittura secondo Walter Ong (Orality and Literacy)

Oralita Scrittura

paratattico ipotattico

sintassi basata sulla successione di frasi sintassi basata sull'uso di frasi subordinate
coordinate (cfr. I'incipit della Genesi)

aggregativo analitico
discorso che tende a fissare predicati e discorso che sottopone a discussione i
attributi in modo stabile, secondo formule giudizi consolidati, li disgrega per
sintetiche, costanti, riconoscibili e sottoporli a verifica (¢ il fondamento del
riproponibili. pensiero scientifico)
ridondante [conciso]

arte oratoria, retorica, accumulo espressivo
mirato a intensificare 'efficacia del discorso

conservatore/tradizionalista [innovatore]

vicino all’esperienza [teoretico]

discorso a partire dall'esperienza, dal caso | discorso che tende a elaborare concetti e a
concreto, che prescinde da norme astratte o individuare regole, leggi secondo una
elaborazioni concettuali (cfr. situazionale) logica non contraddittoria

agonistico/enfatico oggettivo

discorso psicologicamente partecipe, volto a | resoconto obiettivo, emotivamente distaccato
suscitare coinvolgimento, reazioni emotive

omeostatico [storico-filologico]
la descrizione del mondo e la memoria tendenza a fornire descrizioni oggettive,
degli eventi accaduti (storie, genealogie) ¢ | ricostruzioni puntuali e verificate degli
funzionale al mantenimento di un accadimenti passati o delle cose,
equilibrio stabile, che non metta in accettando l'eventualita di smentire le
pericolo il sapere condiviso, il sistema di credenze acquisite

valori, la consuetudine del rito

situazionale [classificatorio]

si indica il fatto, I'oggetto singolo e non la | si individuano tratti comuni, definizioni,
classe (es. una forma circolare ¢ indicata tipologie, classi, specie
come "sole", "buco", non come "cerchio")

* 1 termini fra parentesi quadra non sono di Ong, ma sono stati introdotti a integrazione dello
schema

10



Puo essere utile porre a confronto le dicotomie individuate da Ong con quelle evidenziate da
Daniel Chandler in Biases of the Ear and Eye: "Great Divide" Theories, Phonocentrism,
Graphocentrism & Logocentrism (1994) da cui ¢ tratta la Tabella B.

[ cfr: http://www.aber.ac.uk/media/Documents/litoral/litoral.html ]

TABELLA B

Oralita e scrittura secondo Daniel Chandler (Biases of the Eye and Ear)

Spoken Word Written Word
aural visual
impermanence permanence
fluid fixed
rhythmic ordered
subjective objective
inaccurate quantifying
resonant abstract
time space
present timeless
participatory detached
communal individual

I. 07 Prassi orale, scrittura, musica riprodotta

L'avvento della scrittura in campo musicale - prassi che in Occidente si ¢ andata diffondendo
inizialmente nella musica della liturgia cristiana a partire dal X secolo - ha prodotto effetti
profondi e del tutto particolari.

ASCOLTI

A-01 Kantores 96 Ave Maria (repertorio gregoriano)

A-02 Ensemble Organum Domine audivi auditum tuum (repertorio romano antico)

Mettiamo a confronto un canto del repertorio gregoriano eseguito secondo l'interpretazione
corrente (A-01), basata su un testo redatto in notazione neumatica ¢ un canto del repertorio
romano antico (A-02) eseguito secondo un'ipotesi interpretativa che cerca di ricostruire la
prassi vocale dell'alto Medioevo, risalente a un'epoca precedente all'introduzione della
scrittura e alla unificazione delle liturgie imposta in epoca carolingia. Il confronto ¢ molto
eloquente. La melodia basata sulla notazione scritta si presenta articolata in "note"
dall'intonazione precisa, unita discrete che rimandano al modo in cui esse vengono scritte,
ossia una successione di segni distinti che si susseguono sul rigo musicale. In questo modo
viene meno quel flusso melodico continuo, ricco di inflessioni microtonali e di sfumature nel
quale ¢ molto piu difficile distinguere "note" singole, entita discrete. Questa prassi vocale ha

11



un carattere spiccatamente "orientale", ricorda ad esempio la musica araba, anche per
l'utilizzo di intervalli diversi rispetto a quelli entrati stabilmente nell'uso in seguito alla
scrittura e alla parallela codificazione del sistema musicale ecclesiastico. Ma questo
melodizzare cosi sinuoso e raffinato, dall'altezza continuamente modulata costituisce un
carattere tipico della tradizione popolare (basti pensare alle melodie del folklore italiano o alla
canzone napoletana), la cui prassi esecutiva non si fonda sulla lettura delle note, ma dalla
riproduzione mnemonica di una melodia appresa oralmente. E' proprio questo uno degli
aspetti principali cui si riferisce Curt Sachs quando sottolinea che il progresso - la scrittura ad
es. con le trasformazioni che ne derivano - comporta sempre anche una perdita.

Da un secolo a questa parte, I'avvento della musica riprodotta ha prodotto e sta producendo
una nuova serie di effetti di grande portata le cui conseguenze sono ancora difficilmente
valutabili nel loro insieme. Il disco, e in generale qualsiasi suono fissato su un supporto
sonoro riproducibile, si presenta anch'esso come un oggetto, non molto diversamente da una
partitura. Tuttavia il disco non necessita della mediazione legata alla scrittura. Seppure in
assenza dell'esecutore, e quindi della performance dal vivo, dell'interazione fra piu soggetti, il
disco ci offre la musica immediatamente ascoltabile. Il disco in un certo senso fa le veci del
maestro in una cultura orale, il quale ripetera la sua musica fino a che la memoria e l'abilita
dell'allievo saranno in grado di riprodurla adeguatamente Col disco si ha un rapporto in parte
analogo: se si vuole imparare quella musica si ascoltera il disco piu e piu volte fino ad
impararlo a memoria. Ci troviamo in una dimensione di oralitd (o meglio di auralita), nella
quale viene ripristinata la funzione della memoria e dell'imitazione in luogo della lettura e
dello studio. Diremo che si tratta di una condizione di oralitd secondaria, in quanto, ad
esempio, il disco pud venire a sua volta trascritto e quindi trasformato in testo scritto, visivo,
leggibile, studiabile

Numerose testimonianze (Cfr. Sorce Keller: 98) riferiscono che in quelle regioni del mondo
(paesi arabi ad es.) dove l'apprendistato musicale non si svolge su testi scritti, bensi
oralmente, parecchi musicisti della nostra epoca hanno appreso e affinato la loro arte
interpretativa non piu dal maestro come in passato, ma proprio attraverso l'ascolto dei dischi.
Il fenomeno si registra anche in Occidente, dove molto spesso la formazione dei musicisti di
jazz o di rock ¢ avvenuta proprio attraverso 1'assimilazione di tecniche esecutive mediante il
riascolto e la memorizzazione di musiche su disco (ma in anni recenti anche in questo terreno
si sono moltiplicati a dismisura 1 metodi scritti di jazz, rock, improvvisazione, che hanno reso
l'apprendimento piu celere e standardizzato).

Una differenza importante fra oralita primaria e secondaria ¢ che il disco, cosi come il testo
scritto, non necessita di quel rapporto interpersonale che ¢ imprescindibile nella
comunicazione orale primaria e quindi, pur "bypassando" la scrittura, non contraddice la
tendenza tipica della scrittura di fare dell'apprendimento un fatto individuale, privato.

I. 08 Musica riprodotta e semiologia

Anche in termini semiotici esistono profonde differenze fra musica di tradizione orale, musica
scritta e musica riprodotta e che cercheremo di rappresentare schematicamente.

12



Lo schema classico della teoria della comunicazione viene rappresentato in questo modo:
- -0 - — 0O

Emittente Messaggio Ricettore

Il semiologo Jean Molino, indagando il fenomeno della comunicazione umana, ha pero

proposto una versione assai piu raffinata di questo schema recependo un insieme di
considerazioni che hanno acquistato sempre piu importanza nel XX secolo:

N N N N & & & &
7 7 7 7 N\ N\ N\ N\

Emittente [processo poietico] [L.N.] [processo estesico] Ricettore

Molino sposta l'attenzione sul processo di creazione (processo poietico) e di ricezione
(processo estesico), differenziandoli fra loro e, soprattutto, invertendo la direzione di una
freccia. Il messaggio non viene piu considerato come inviato al ricettore che lo riceve per cosi
dire automaticamente. La freccia ora va ricettore dal ricettore al messaggio. Come dire che
siamo in presenza di un processo nel quale il ricettore si appropria del messaggio, lo interpreta
e gli attribuisce un senso. Ma c'¢ dell'altro. Il messaggio in quanto oggetto immanente, dotato
di certe caratteristiche intrinseche, viene definito come "livello neutro" (L.N.). Qualcosa che,
all'occorrenza, sia possibile estrapolare dai processi che lo determinano e analizzarlo in modo
oggettivo e scientifico come entita in sé, alla pari di un minerale o di un composto organico.

Partendo da questo tipo di schemi possiamo delineare una sommaria tipologia della
comunicazione musicale nei diversi contesti.

Tradizione orale:

N N N & & &
7 7 7 N\ N\ N\

musicista [proc.poietico] evento sonoro [proc.estesico] ascoltatore

Ci troviamo in una situazione in cui la musica si manifesta in una performance. In essa la
musica prodotta ¢ il tramite diretto fra esecutore (che in linea di principio coincide col
creatore di quella musica) e ascoltatore. L'ascoltatore in realta ¢ un interlocutore che con la
sua presenza e la sua risposta (processo estesico) condiziona la performance del musicista e
quindi interviene in qualche modo nel processo poietico.

Tradizione scritta:

O0 -0 «« O —-— O « 0O

compositore [pp] partitura [pe] interprete [pp] evento sonoro [pe] ascoltatore

Come si vede la catena ¢ assai piu articolata. Intervengono due ulteriori passaggi che si
collocano fra il compositore e l'evento sonoro, passaggi determinati essenzialmente dalla
presenza di una musica in forma di testo scritto (la partitura) e dalla presenza di un interprete
che ha il compito di decifrarla e di trasformarla in evento sonoro. Di norma l'interprete non ¢
il compositore stesso, anzi, il piu delle volte esso non ha alcun rapporto diretto col
compositore, che come oggi accade di regola, ¢ morto da parecchio tempo (nella vita
concertistica odierna l'esecuzione di musiche di autori viventi costituisce una piccolissima
percentuale del repertorio).

13



Vediamo ora come possiamo rappresentarci questi processi nel quadro della musica riprodotta
che, evidentemente, coinvolge sia la musica di tradizione scritta, sia quella di tradizione orale.

a) musica scritta:

0 - 0 «« 0 — O — O

compos. [pp] partitura [pe] interprete [pp] evento sonoro --> disco

b) musica di tradizione orale:

0 —-— O — O

musicista [pp] evento sonoro --> disco

Abbiamo interrotto la nostra catena col disco, termine convenzionale col quale indichiamo
l'evento sonoro riprodotto su un qualsiasi supporto audio. Alla nostra catena manca dunque il
destinatario finale, ossia l'ascoltatore. Questa interruzione enfatizza il fatto che fra interprete e
ascoltatore non c'¢ piu nessuna comunicazione interpersonale. Si tratti di musica scritta o di
tradizione orale, ora l'ascoltatore ha un rapporto diretto unicamente col disco:

O «?2 0

disco [pe] ascoltatore

Diversamente dalla scrittura (partitura) che si inseriva fra compositore ed evento sonoro, il
disco va a inserirsi fra interprete e ascoltatore che, in precedenza, erano comunque in diretto
contatto tramite la performance musicale dal vivo. La partitura spersonalizzava il rapporto fra
autore ed esecutore, il disco spersonalizza (almeno in linea di principio) il rapporto fra
esecutore e ascoltatore.

Il disco ha perd una natura fortemente ambivalente: per un verso produce un evento sonoro
che si esplica nel tempo come una performance, ma al tempo stesso ¢ anche un testo in
quanto, proprio come una partitura, possiede una veste definitiva - dunque a suo modo
"scritta" e, anzi, ancora piu rigida e immodificabile. Poiché al contrario della partitura un
disco non ¢ soggetto all'interpretazione soggettiva da parte di un musicista, ma produce un
evento musicale che si ripete in modo sempre identico e invariabile (in realtd non ¢ piu cosi:
da tempo, con lo sviluppo della tecnologia del suono e dell'elettronica, la musica riprodotta
viene essa stessa coinvolta in un processo poietico di trasformazione da parte di compositori,
tecnici, deejay ecc. che spesso compiono queste operazioni nel corso di una performance).

I. 09 Musica riprodotta e societa di massa

L'effetto forse piu sostanziale che in ultima analisi il disco produce ¢ una definitiva perdita di
controllo da parte del musicista (compositore o esecutore) circa I'uso che verra fatto del suo
lavoro, del prodotto della sua attivita poietica. Una volta spezzato il legame fra esecutore e
ascoltatore entrano in gioco una quantita di altri fattori. La musica riprodotta pud essere
utilizzata in contesti e per scopi totalmente altri rispetto a quelli originari. Inoltre l'ascoltatore
¢ lasciato solo di fronte al disco - alla musica - che potra utilizzare nei modi piu diversi,
mettendo in atto processi estesici assolutamente non prevedibili (¢ questa la ragione per cui
abbiamo inserito un punto interrogativo lungo il percorso estesico concernente il disco).

14



La critica musicale, 'estetica, la sociologia hanno a lungo insistito su una visione catastrofista
e apocalittica di questi fenomeni presi nel loro insieme, fenomeni nei quali il mercato, il
consumo di massa, 1'omologazione e la regressione del gusto derivante dalla produzione
industriale vengono visti giocare un ruolo preponderante. Nel XX secolo il punto piu alto di
questa critica spietata della musica nell'epoca dei mass media (una critica sorretta dalla
concezione della societa capitalistica come realtda alienante, che manipola la coscienza
individuale) ¢ rappresentato dall'esponente di punta della Scuola di Francoforte, il filosofo, e
sociologo della musica Theodor W. Adorno, al quale, su un piano meno specificamente
musicale, si puo aggiungere anche la voce di Marshall McLuhan.

Tuttavia negli ultimi decenni le interpretazioni di carattere apocalittico - che mettevano sotto
accusa l'industria della popular music indicandola tout court come il prodotto aberrante e
antiartistico di una societa dominata dalla logica mercantile - si sono se non attenuate, quanto
meno modificate di fronte all'emergere di consapevolezze nuove, che prospettano il quadro
contemporaneo in termini sempre meno ideologici, € sempre piu problematici e articolati.

La descrizione fornita dal sociologo della musica Walter Wiora nel 1961 che teorizza una
"quarta eta della musica" caratterizzata da un mercato globale dominato dall'Occidente, nel
quale qualsiasi genere di musica viene trasformato in prodotto, obedisce ancora alla tendenza,
a lungo predominante, che vede la nostra epoca come un momento di massificazione e di
omologazione. Gli studi recenti hanno invece messo in luce, attribuendo loro sempre piu
rilievo, fenomeni di differenziazione che, al di 1a dei giudizi di natura estetica - sembrano
contrastare 1'idea di una progressiva omogeneizzazione che, peraltro, ¢ oggi largamente
dominante nell'accezione usuale del termine "globalizzazione".

Di fatto, la riproducibilita, la commerciabilita, il formato tascabile, favoriscono un effetto di
"de-funzionalizzazione" e '"ri-funzionalizzazione" della musica (cfr. Sorce Keller: 97). Il
distacco fra performance ed evento sonoro, ossia il fatto che oggi una musica possa essere
"suonata" in assenza di esecutori (di fatto ¢ cio che avviene nel 99% dei casi), per iniziativa di
un destinatario generico che accende un apparecchio di riproduzione sulla spinta delle piu
diverse motivazioni, ¢ stato definito da Murray Schafer come "schizofonia". Kurt Blaukopf ha
coniato invece il concetto di Sekundarmusik, "musica secondaria" (in contrapposizione a
"musica primaria"), ossia di musica utilizzata per funzioni diverse da quelle per la quali era
stata concepita in origine. Il fenomeno rappresenta insieme un processo di snaturamento della
musica, ma al tempo stesso ¢ il punto di partenza per ulteriori imprevedibili sviluppi,
all'interno di un processo complessivo di trasformazione che Blaukopf definisce col termine
di "mediamorfosi".

Blaukopf riassume gli effetti della mediamorfosi in sette punti:

1. Assoluta supremazia della riproduzione elettronica della musica rispetto alla musica
dal vivo.

2. Radicale trasformazione del meccanismo del copyright (diritto d'autore) in direzione
di una progressiva distribuzione collettiva anziché individuale dei proventi.

3. Perdita dell""aura" (Per Walter Benjamin - in L'opera d'arte nell'epoca della sua
riproducibilita tecnica - 'aura ¢ il valore determinato dall'unicita e dall'irripetibilita
proprie dell'opera d'arte tradizionalmente intesa).

4. Separazione fra suono e sorgente musicale, fra suono e performance (schizofonia). Un
suono prodotto da qualcuno viene viene fissato su un supporto audio e poi inizia il suo
viaggio non si sa per dove.

15



5. Tecnologizzazione del processo creativo in musica: molte musiche grazie alle nuove
risorse tecnologiche nascono senza piu passare per la scrittura (pop, rock, jazz, deejay,
ecc.)

6. Musica applicata: crescente uso della musica in applicazione a media diversi (cinema,
televisione, video-clip, ecc.).

7. Tecnologizzazione della composizione colta: anche la musica d'arte, accademica, si
indirizza a ricerche e sperimentazionei che fanno sempre piu uso di tecnologie
elettroniche e a volte abbandonano la scrittura tradizionale.

[cfr. K. Blaukopf, Musical Life in a Changing Society, Amadeus Press, Portland, Or, 1992, pp.248-9]

Potremmo aggiungere un ottavo punto. Nella rosa possibile delle modalita di ricezione della
musica riprodotta da parte di un fruitore, infatti, rientra anche l'apprendimento, ossia una
modalitd nella quale si compenetrano processo estesico e processo poietico. Questo
apprendimento sara simile a quello della tradizione orale e radicalmente diverso da quanto in
passato accadeva in Occidente. Nel Settecento o nell'Ottocento, riprodurre un certo brano
musicale richiedeva la presenza di musicisti capaci di suonare uno strumento musicale,
capacita acquisita di norma attraverso lo studio e la lettura della musica scritta. Se in casa mia
avessi voluto fare musica avrei dovuto essere io stesso musicista, per quanto mediocre
dilettante. Oggi invece la musica eseguita dai complessi e dagli interpreti piu valorosi, puo
raggiungere il nostro orecchio senza il bisogno di nessun esecutore. Se sono musicista o
voglio diventarlo e ho a disposizione nient'altro che uno strumento (al limite la mia voce) e un
disco, la strada ¢ una: ascoltare e riascoltare fino a quando riuscird a produrre una esecuzione
piu 0 meno approssimativa ma accettabile di quel brano.

Come abbiamo detto questo modo di apprendimento richiama in gioco l'oralita (secondaria) e
le sue dinamiche, nei cui confronti la musica colta occidentale, cio¢ scritta, ha sempre
diffidato. La mia esecuzione a orecchio potra riuscire magari molto bella e affascinante, ma
sara in qualche modo approssimativa, inesatta, arbitraria, rispetto alla precisione e fedelta che
sarebbe assicurata dalla lettura di uno spartito. Per la stessa ragione la memoria orale ¢ sempre
apparsa inaffidabile alla mentalita letterata (e lo ¢ in effetti dal suo punto di vista, proprio
perché in quanto omeostatica e formulaica essa ha una diversa concezione della riproduzione -
senza contare che, per ovvie ragioni, non pud neppure concepire una ripetizione "alla
lettera"). La insormontabile diversita fra musica colta dell'Occidente da un lato e musiche
popular, folkloriche ed extracuropee risiede per l'appunto in questo carattere "approssimativo"
che per le une ¢ un valore essenziale, congenito, da custodire gelosamente (riproposizione di
una formula che rielaborata e adattata viene fatta propria dall'esecutore in relazione anche al
contesto, alla circostanza, al pubblico), mentre per l'altra ¢ un difetto in gran parte
inaccettabile.

I. 10 1l testo e la performance

Per approfondire questa questione puo tornarci utile la distinzione proposta originariamente
da Charles Morris, uno dei padri della semiotica, fra semantica, sintassi e pragmatica. Per
Morris la semantica ¢ la disciplina che si occupa dei rapporti dei segni con i loro referenti (il
mondo delle cose); la sintassi concerne i rapporti dei segni fra loro, mentre la pragmatica
studia 1 rapporti dei segni con i loro "utenti", ossia gli uomini: interpreti e destinatari.

16



Quando Walter Ong afferma che 1'oralita "¢ orientata alla pragmatica piu che alla sintassi",
coglie il nocciolo di una questione critica che ¢ fondamentale in campo musicale. La musica
scritta ha sviluppato una disciplina accademica della scrittura tanto raffinata ed evoluta quanto
auto-referenziale. Il compositore occidentale viene formato da secoli a rispettare prima di
tutto una precettistica inerente al linguaggio musicale (armonia, contrappunto, forma ecc.) o,
comunque, a darsi delle regole da rispettare poi con uno scrupolo e una coerenza di natura
squisitamente sintattica. Le questioni inerenti la pragmatica vengono solo in un secondo
momento (oppure non sono contemplate del tutto, come accade in certa musica sperimentale).

Anche l'oralita tramanda di generazione in generazione una precettistica, un corpus di regole e
di formule, ma queste regole e queste formule sono fatte per essere piegate e adattate
estemporaneamente nel momento della performance in relazione al contesto. In questa
situazione tanto maggiore ¢ l'arte quanto piu efficace e convincente ¢ questo adattamento,
questa trasfigurazione del bagaglio di competenze in possesso del performer che Ie
reinterpreta in senso squisitamente pragmatico.

Civilta musicali come quella indiana o quella araba, generi quali il blues, il jazz, la musica
folklorica, il rock, il recital del cantautore condividono questa nozione di valore legato alla
pragmatica. Invece nella musica colta questo valore viene relegato a un ruolo assolutamente
marginale (la storia della scrittura musicale occidentale potrebbe riassumersi nel progressivo
affinarsi delle prescrizioni normative della partitura fino al punto di ridurre al minimo il
possibile arbitrio dell'interprete in nome di una sempre piu assoluta fedelta al volere del
compositore).

Senonché il XX secolo ci presenta in parallelo una serie di fenomeni concomitanti che ¢
difficile non porre in qualche relazione fra loro: I'esplosione della musica riprodotta e della
connessa tecnologia si accompagna alla "scoperta" delle altre culture musicali, al dilagante
successo della musica popular e, infine, al radicalizzarsi della concezione sperimentale ed
elitaria della musica colta occidentale. Un radicalismo quest'ultimo che, forse non per caso, ¢
arrivato al punto di sovvertire la tradizionale tendenza della musica accademica (rivolta, come
si € detto, a un sempre piu rigido controllo per iscritto delle scelte interpretative), scoprendo a
sua volta lI'improvvisazione, l'aleatorieta, la cosiddetta "opera aperta" nella quale la vecchia
partitura diviene un codice elastico o addirittura indefinito, da manipolare liberamente, da
violare, stimolando performances imprevedibili, happenings, ecc. Un nome basta per tutti:
John Cage. Inutile sottolineare il fatto che scelte di questo tipo rivelano nelle avanguardie
musicali d'Occidente la consapevolezza e la curiosita (magari dissimulata dietro un
atteggiamento intellettualistico) per universi e pratiche musicali che nascono da presupposti e
si muovono lungo strade profondamente diverse.

Opera aperta, musica elettronica, improvvisazione hanno dunque fatto irruzione nella
sperimentazione colta, delegittimando la scrittura tradizionale e riallacciando in qualche modo
un legame con una perduta oralita che, viceversa, sembra proporsi come la risorsa piu potente
e feconda per molte delle tante musiche venute alla ribalta nel XX secolo. La possibilita di
utilizzare liberamente qualsiasi musica riprodotta come materiale per creare nuove
composizioni musicali (prassi entrata nell'uso popolare con i deejays) ha minato alla base
l'idea romantica dell'originalita assoluta, rilanciando con forza 1'idea dell'intertestualita, del
fatto che ogni opera (ogni testo) si riferisce (proprio come nello stile formulaico dell'oralitd)
ad altre opere (ad altri testi), in modo implicito o esplicito. Talmente esplicito a volte da dare
luogo al cosiddetto "plagiarismo" musicale che teorizza il saccheggio di musiche altrui per
comporne di nuove, all'infinito.

17



L'intertestualita, 1'opera aperta, la performance aleatoria mettono dunque in discussione l'idea
di un testo scritto portatore di un significato immutabile e dato una volta per tutte, a favore di
un testo il cui significato viene ridefinito ogni volta che lo si pronuncia, spostando quindi
l'attenzione al contesto, al processo estesico o meglio ancora alla pragmatica, a cid che
Umberto Eco ha definito "cooperazione testuale" da parte del fruitore, il quale ogni volta
interviene a rinnovare e trasformare il senso del messaggio col quale entra in relazione.

. 11 Testo e contesto

Abbiamo di fronte un'epoca musicale che, anziché racchiudere nel consueto dualismo "arte Vs
mercato", "pubblico d'¢lite vs pubblico di massa", si pud forse meglio comprendere se la si
considera come il risultato di una forte spinta verso nuove forme di oralitd. Le maggiori
difficolta nell'affrontare e interpretare in tal senso questo scenario molteplice e mutevolissimo
sembrano riguardare proprio le discipline musicologiche e la critica musicale. Queste
discipline vengono fortemente sollecitate dalla sociologia e dall'antropologia della musica a
rivedere 1 propri statuti epistemologici e apparati concettuali, ma ciononostante sembrano
faticare alquanto a ripensare una concezione che resta fortissimamente ancorata all'idea di una
musica scritta, 1'unica che puo essere fatta oggetto di studio scientifico, storico, filologico ed
estetico. Non a caso nel corso del XX secolo, in ambito musicologico ¢ andata assumendo un
rilievo cescente I'analisi musicale, ossia una disciplina che si rivolge a per l'appunto a cio che
Jean Molino ha definito "livello neutro" (vedi sopra), vale a dire il testo considerato come
pura scrittura, da analizzare nelle sue qualita intrinseche, sintattiche e strutturali.

Sia la sociologia, sia I'etnomusicologia - ovvero, come preferisce chiamarla Alan Merriam,
l'antropologia della musica - considerano invece il fenomeno musicale all'interno del quadro
sociale e culturale, prestano cio¢ attenzione innanzitutto al contesto prima che al testo. Ma
una prospettiva analoga si ¢ manifestata anche in seno alla storiografia musicale, in
particolare al seguito della scuola francese degli "Annales" ¢ alla nouvelle histoire di Jacques
Le Goff, oppure sulla scia dei teorici della ricezione, avviando una riflessione storica che mira
a una definizione del senso e del valore della musica non tanto come "opera in sé¢", come testo
di livello neutro, bensi la colloca all'interno di un quadro globale della realta, tenendo in forte
considerazione il contesto, i meccanismi della ricezione, i fattori materiali della produzione, e
quindi il mercato, il pubblico, le ideologie eccetera.

La sociologia dal canto suo concepisce il valore della musica come "costruzione sociale",
come frutto del rapporto e dell'interazione fra creazione artistica e contesto socioculturale. E
quanto all'etnomusicologia, essa si sviluppa dal proposito di compiere uno studio e un'analisi
comparata di musiche di tradizione orale, appartenenti a culture non letterate. Questa
impostazione iniziale dell'etnomusicologia, che considerava come oggetto della propria
ricerca l'analisi comparata di qualsiasi musica ad eccezione della musica colta occidentale, era
focalizzata anch'essa sulla musica in quanto testo (¢ in realta la vexata quaestio della
"trascrizione" ¢ tuttora uno dei temi cruciali dell'etnomusicologia). Tuttavia questa prospettiva
di ricerca si ¢ rivelata via via troppo limitante e condizionante, cosi che 1'ethomusicologia ¢
andata col tempo modificando il proprio orizzonte e i propri obiettivi.

Da disciplina chiamata a occuparsi solo di certe musiche, I'etnomusicologia ha preso
gradatamente consapevolezza del fatto che cio che la caratterizza non ¢ tanto l'oggetto dei
suoi studi, bensi il suo metodo, consistente nello studio della musica come fenomeno
culturale. Secondo una prospettiva oggi largamente condivisa, Alan Merriam assegna

18



all'antropologia della musica il compito di studiare "la musica nella cultura in quanto cultura”,
occupandosi di "sounds, behaviors and concepts", questioni nelle quali evidentemente ¢
implicata anche la musica dell'Occidente. Oggi etnomusicologia, sociologia, nuova
storiografia percorrono cammini paralleli, spesso incrociandosi fra loro e occupandosi delle
musiche piu diverse, colte o popular, europee o non. Di fatto, esse mettono in campo le
metodologie e gli strumenti conoscitivi piu efficaci e fecondi per cogliere in tutta la sua
complessita la realta musicale di oggi. Luogo d'incontro privilegiato delle loro ricerche ¢
proprio il terreno della popular music sia in Europa sia negli altri continenti. Su questo
terreno, oralita secondaria, mass media, globalizzazione, identita locale, sottoculture, nuove
tecnologie, tradizioni, innovazioni, multiculturalismo e sincretismi linguistici sono i fattori
che interagiscono senza sosta nel disegnare i tratti di un mondo in profonda trasformazione;
un mondo che agli occhi della musicologia tradizionale era diventato progressivamente
estraneo e indecifrabile.

I. 12 L'estetica della musica di fronte al mercato globale

Passeremo ora a esaminare piu da vicino il fenomeno dell'industrializzazione della musica che
tanto trambusto ha suscitato in seno a un'estetica € a una musicologia tradizionalmente
avvezze ad occuparsi della musica come arte. La musica come prodotto industriale, che nasce
e si diffonde a partire da motivazioni almeno in parte diverse da quelle di un compositore
guidato esclusivamente dalla sua "ispirazione", solleva come si € visto non pochi interrogativi
- se non addirittura un rifiuto aprioristico, in quanto oggetto commerciale che non rientra nella
sfera dell'arte e col quale I'estetica non ha nulla a che fare.

Questo rifiuto tendenziale viene accentuato dal fatto che questa musica anziché sotto forma di
partiture, un testo scritto quindi, circola in forma riprodotta, attraverso radio, tv, dischi,
cassette ecc., ossia formati che non consentono un'analisi e un giudizio condotto con gli
strumenti abituali dell'indagine musicologica. A conferma del fatto che si tratterebbe di
musica indegna di essere presa in considerazione come oggetto estetico, c'¢ anche la sua
diffusione di massa, la sua vocazione a essere consumabile da un pubblico piu vasto possibile
(un requisito che ¢ congenito alla sua natura di prodotto industriale immesso sul mercato).

E' stato il compositore Arnold Schonberg, negli anni attorno al 1930, a formulare nel modo
piu netto questo pensiero, con un aforisma che ¢ rimasto celebre: «Se ¢ arte non ¢ per tutti, se
¢ per tutti non ¢ arte». Si tratta di un'affermazione che in effetti contiene un fondo di verita
difficile da negare, nella quale traspare tutto il disgusto di un artista di avanguardia nei
confronti di un mondo sempre piu sordo alla musica di difficile comprensione e sempre piu
goloso di prodotti di facile consumo. I musicologi che in tempi recenti si sono occupati della
popular music, come Richard Middleton, Philip Tagg, Simon Frith e altri, hanno per 1'appunto
dovuto superare questo ostacolo ideologico tendente a negare ogni credito alla musica di
massa e a liquidare in blocco tutta la musica che non nasce all'interno di una pratica
accademica di arte scritta, in quanto volgare, stereotipata, banale, dilettantesca, ignorante
delle regole elementari della composizione, opera di musicisti che non di rado non sanno
neppure leggere o scrivere una nota di musica.

In questo tipo di considerazioni il pregiudizio estetico si salda al pregiudizio proprio della
cultura scritta che diffida dei linguaggi orali, come grezzi e inaffidabili. La nuova musicologia
deve dunque prima di tutto affrontare il compito di elaborare delle metologie capaci di
aggirare l'inadeguatezza dei mezzi a disposizione della musicologia classica per studiare,

19



analizzare, valutare questa musica "eterodossa", sia nella sua consistenza intrinseca, sia nel
quadro del suo contesto storico e culturale.

Uno degli studiosi che piu a fondo ha affrontato il problema estetico, cio¢ la ricerca dei criteri
su cui poter fondare giudizi di valore di questa musica ¢ Simon Frith che in
L'industrializzazione della musica e il problema dei valori riassume efficacemente alcune
delle questioni fondamentali di questo dibattito molto acceso. Possiamo schematizzarne
brevemente alcuni passaggi cruciali:

a) Il giudizio negativo sulla "bassezza" della musica popular in quanto sottoposta a leggi di
mercato si fonda sull'idea che la musica del passato si sia sviluppata autonomamente da ogni
condizionamento di questo tipo. Tuttavia questa supposta autonomia ¢ in gran parte illusoria e
I'immagine di incontaminata "sacralita" di questa musica ignora che in ogni epoca il sistema
materiale di produzione ha esercitato un forte influsso sulla musica e sugli artisti.

b) 11 modello critico alto/basso (arte/non arte, valore/disvalore) applicato abitualmente nel
confronto fra musica colta e musica pop ¢ riscontrabile anche in seno alla musica extracolta.
Chi si occupa di rock o di pop ha anch'esso familiarita con un giudizio che distingue la buona
musica da quella cattiva in rapporto alla maggiore o minore concessione al gusto commerciale
di questo artista o di quel gruppo. Nel mondo del rock, del jazz o di altre musiche la critica al
sistema del mercato ¢ spesso altrettanto severa della critica accademica. Inoltre nell'ambito di
queste musiche si incontrano artisti che "fanno ricerca", che sfidano le regole del mercato e si
sforzano di sviluppare o raffinare il proprio linguaggio in modi che sono talvolta apertamente
in contrasto con cio che la logica commerciale suggerirebbe: «all'interno di entrambi i mondi
musicali, classico e popular, i musicisti si sforzano di raggiungere una credibilita come artisti
a dispetto delle condizioni commerciali in cui operano» (Frith: 959).

C) Rispetto alle modalita di produzione e di riproduzione potremmo distinguere tre stadi di
sviluppo della musica: 1) la tradizione orale in cui la musica "risiede" unicamente
nell'esecutore; 2) la musica scritta in cui la musica tramite la notazione ¢ affidabile a terzi; 3)
lo stadio industriale in cui la musica ¢ riproducibile a piacimento e quindi assume una
collocazione nel quadro dell'esistenza umana del tutto diversa. La musica pud essere
concepita ora non piu necessariamente per la performance dal vivo, ma direttamente per il
disco, dove ¢ possibile ottenere risultati, inseguire una perfezione esecutiva o creare sonorita
che sono precluse all'esecuzione dal vivo.

d) L'industrializzazione non ¢ necessariamente un processo di corruzione (Charles Keil), ma
puo essere all'origine di sviluppi e fenomeni nuovi, e spesso favorisce la scoperta e
'apprezzamento di patrimoni musicali altrimenti condannati ad essere ignorati.

e) La schizofonia (Murray Schafer) insita nella musica riprodotta - ossia il fatto che cio che si
ascolta in disco non corrisponde a cio che ¢ stato effettivamente suonato, ma ¢ frutto di
un'elaborazione - fa del disco un "falso" solo apparente; in realta il disco corrisponde a un
ideale sonoro che ¢ ottenibile solo su disco (cfr. il concetto di fonografia di Evan Eisenberg).

f) L'idea che il disco implichi un ascolto "passivo" a fronte di un ascolto "attivo" proprio della
musica dal vivo ¢ tutta da discutere. Charles Keil chiama piuttosto in causa la distinzione fatta
da Nietzsche fra arti apollinee e dionisiache. Il disco anziché una lontananza, puo produrre un
senso di vicinanza, di intimita, di ascolto profondo, meditativo, trascendente; ossia un
atteggiamento apollineo che si differenzia dal coinvolgimento dionisiaco proprio del concerto

20



dal vivo. Inoltre il "possesso" della musica, attraverso il disco consente di instaurare con essa
un rapporto di interazione molto piu ricco e variabile (vedi: cooperazione testuale), al punto
che l'ascoltatore puo identificarsi nella "sua" musica sviluppando emozioni, affettivita, un
senso di identita e di autoespressione che certo non sviliscono la musica, ma anzi ne delineano
una nuova condizione estetica nella quale sono possibili nuove forme di sublime, di
trascendenza, di spiritualita.

Come riflessione ulteriore su questi temi, ¢ interessante rileggere una celebre pagina di
Marcel Proust tratta da Les plaisirs et les jours: 'Eloge de la mauvaise musique, scritta sul
finire del XIX secolo. Nel sottolineare il rapporto delle persone con la musica amata,
indipendentemente dal suo valore artistico, Proust accenna a una "storia sentimentale delle
societd" nella quale queste musiche hanno un posto di assoluto rilievo. Un discorso che
presenta piu di un'assonanza con le osservazioni svolte finora.

Eloge de la mauvaise musique

Détestez la mauvaise musique, ne la méprisez pas.

Comme on la joue, la chante bien plus, bien plus passionnément que la bonne, bien plus qu'elle
elle s'est peu a peu remplie du réve et des larmes des hommes.

Qu'elle vous soit par l1a vénérable. Sa place, nulle dans l'histoire de I'Art, est immense dans
I'histoire sentimentale des sociétés. Le respect, je ne dis pas I'amour, de la mauvaise musique
n'est pas seulement une forme de ce qu'on pourrait appeler la charit¢ du bon gotit ou son
scepticisme, c'est encore la conscience de 1'importance du role social de la musique. Combien de
mélodies, de nul prix aux yeux d'un artiste, sont au nombre des confidents €lus par la foule des
jeunes gens romanesques et des amoureuses. Que de “bagues d'or”, de “Ah ! reste longtemps
endormie”, dont les feuillets sont tournés chaque soir en tremblant par des mains justement
célebres, trempés par les plus beaux yeux du monde de larmes dont le maitre le plus pur
envierait le mélancolique et voluptueux tribut, - confidentes ingénieuses et inspirées qui
ennoblissent le chagrin et exaltent le réve, et en échange du secret ardent qu'on leur confie
donnent I'enivrante illusion de la beauté.

Le peuple, la bourgeoisie, I'armée, la noblesse, comme ils ont les mémes facteurs, porteurs du
deuil qui les frappe ou du bonheur qui les comble, ont les mémes invisibles messagers d'amour,
les mémes confesseurs bien-aimés. Ce sont les mauvais musiciens. Telle ficheuse ritournelle,
que toute oreille bien née et bien élevée refuse a l'instant d'écouter, a recu le trésor de milliers
d'ames, garde le secret de milliers de vies, dont elle fut l'inspiration vivante, la consolation
toujours préte, toujours entrouverte sur le pupitre du piano, la grace réveuse et I'idéal. Tels
arpeges, telle “rentrée” ont fait résonner dans 1'ame de plus d'un amoureux ou d'un réveur les
harmonies du paradis ou la voix méme de la bien-aimée. Un cahier de mauvaises romances, usé
pour avoir trop servi, doit nous toucher comme un cimetiére ou comme un village.

Qu'importe que les maisons n'aient pas de style, que les tombes disparaissent sous les
inscriptions et les ornements de mauvais gofit. De cette poussiére peut s'envoler, devant une
imagination assez sympathique et respectueuse pour taire un moment ses dédains esthétiques, la
nuée des ames tenant au bec le réve encore vert qui leur faisait pressentir 'autre monde, et jouir
ou pleurer dans celui-ci.

[tratto da: http://www.france.diplomatie.fr/culture/france/biblio/foire_aux textes/]

I. 13 Musiche di tradizione orale e mercato globale: la world music
Come abbiamo detto il fenomeno dell'industrializzazione assume un rilievo del tutto

particolare in relazione alle musiche di tradizione orale. In questo caso l'industrializzazione
produce un doppio effetto: la massiccia diffusione della musica occidentale nelle restanti

21



regioni del mondo da un lato e, dall'altro, lo sviluppo in Occidente di un consistente mercato
delle musiche tradizionali ed extraeuropee. Questo settore del consumo musicale viene
abitualmente indicato nel suo insieme con il termine tanto generico quanto controverso di
world music.

L'etnomusicologia, cui si deve attorno agli anni Sessanta del secolo scorso, l'introduzione di
questo termine nell'ambito degli studi accademici, ¢ stata sollecita nel segnalare i1 rischi
dell'industrializzazioe e dell'occidentalizzazione, visti come minaccia alla sopravvivenza delle
tradizioni locali, sottoposte a processi indiscriminati di trasformazione e di acculturazione
spesso traumatici.

Da parte degli etnomusicologi, l'introduzione del termine world music suonava tuttavia come
un segnale beneaugurante: 1'affermarsi di una prospettiva di relativismo culturale, nella quale
la musica occidentale veniva vista non piu come centro, vertice, termine di riferimento
obbligato di ogni discorso sulla musica, bensi veniva collocata in un orizzonte piu vasto,
caratterizzato dalla presenza di altre culture musicali, portatrici con pari dignita, di sistemi,
valori, linguaggi del tutto diversi e non riconducibili alla cultura musicale dell'Occidente.
Proprio per questo, la consapevolezza che la crescente influenza dell'Occidente (quel processo
che oggi viene riassunto nel concetto di "globalizzazione") minacciava di snaturare o
addirittura di cancellare certe tradizioni, ha generato un crescente allarme fra gli studiosi,
ridando slancio nel contempo alla ricerca etnomusicologica e in particolare alla ricerca sul
campo. Si prospettava infatti un compito particolarmente urgente: quello di documentare
attraverso la registrazione e di preservare queste culture, specialmente le cosiddette
endangered cultures, le tradizioni minacciate di sparizione, adoperandosi per circoscrivere o
addirittura impedire i contatti fra esse e gli "agenti inquinanti" di matrice occidentale.

E' evidente che l'impatto musicale dell'Occidente industrializzato sul resto del mondo si
esplica innanzitutto attraverso la diffusione e il consumo globale della musica pop e rock di
piu largo successo. Questa circostanza non ha fatto che aumentare i1 capi d'accusa nei
confronti della popular music, che oltre ad aver svilito l'arte musicale dell'Occidente
trasformandola in un prodotto da supermercato, adesso appariva anche come la principale
responsabile di un processo di corruzione delle tradizioni musicali su scala mondiale.

Nella seconda meta degli anni Ottanta si tennero i primi megaconcerti rock organizzati a fini
di solidarieta internazionale (Live Aid, Band Aid, i concerti per Nelson Mandela, per Amnesty
International, ecc.), in occasione dei quali per sottolineare il significato sovranazionale
dell'evento comparivano accanto alle rockstar piu celebri, anche artisti africani, asiatici o
latino-americani. Fu in relazione a questi eventi che il termine world music fece il suo
ingresso nel linguaggio della popular culture. Si profilava una musica rivolta al mondo intero,
nella quale si realizzavano felicemente l'ibridazione e la fusione di etnie e di linguaggi diversi,
rilanciando una prospettiva universalistica nella quale le differenze culturali, le barriere
stilistiche e di genere venivano abbattute all'insegna di un "global sound" nel quale chiunque,
ai quattro angoli del pianeta, poteva sentirsi come a casa propria.

A questa visione globalizzante corrispose l'introduzione, accanto alla genericita della
locuzione world music, di termini piu espliciti, quali ad esempio world-beat che, come ha
osservato l'etnomusicologo Steven Feld, estende a tutto il mondo, a tutte le culture 1'idea di un
ritmo pulsante, di una danza tipicamente occidentale, immaginando una musica che
comunichi a chiunque la gioia del muovere il proprio corpo in un certo modo, il piacere di una
danza modellata sulla pratica del dance floor. Nel tono trionfalistico, tuttora ampiamente in
uso, di questo frettoloso abbraccio interculturale, non sfugge l'eco di una industria

22



discografica che si congratula di fronte allo spalancarsi di un mercato senza confini ("musica
di tutto il mondo da vendere in tutto il mondo", ha sintetizzato efficacemente Feld).

A questo proposito, sempre Feld individua una polarita di posizioni definibili come "anxious
narratives" (specie da parte degli etnomusicologi), in contrapposizione alle "celebratory
narratives" di quanti interpretano la world music come trionfo di una musica universale, senza
steccati.

[Cito qui a memoria un'intervista rilasciata qualche anno fa a un quotidiano italiano da Simha
Arom, forse il massimo studioso della musica centroafricana, il quale affermava testualmente:
«la world music ¢ merda»].

I. 14 Una prima ricognizione sonora

A questo punto ¢ opportuno fare riferimento a qualche esempio musicale che ci consenta di
gettare uno sguardo d'assieme sulle musiche tradizionali (orali) e sul trattamento cui le
sottopone l'industria discografica in relazione alla loro immissione sul mercato.

ASCOLTI

A-03 Mohamed Khaznadij Ndba Ghrib: a) Kirsi
A-04 b) M'cedder
A-05 Esecutori anonimi Stornelli pugliesi

A-12  Gnoua Brotherhood of Marrakesh ~ Djemma el Fnah

A-13 Hassan Hakmoun Banja

B-04 David Byrne-Brian Eno Regiment

B-03 Buddha Bar Le Duc Touareg

B-01 Afro Celt Sound System Release

B-02 Aisha Kandisha's Jarring Effects A Muey A Muey

Mohamed Kazhnadij ¢ uno dei massimi interpreti vocali della musica arabo andalusa algerina.
L'esempio propone due estratti (A-03-04) di una nawba (o ndba), una lunga suite tipica di
questa musica nella quale si alternano episodi strumentali e vocali. Si tratta di un esempio
tipico di musica colta non europea di alto livello artistico, fedele a una tradizione che si
tramanda da oltre un millennio. L'influsso occidentale in una musica del genere ¢ minimo e
puo forse ridursi all'utilizzo dei violini di fattura occidentale in luogo della kamanja,
l'equivalente arabo del violino la cui sonorita per altro ¢ sensibilmente diversa. Comunque si
tratta di una "corruzione" avviata gia nel XIX secolo e non riconducibile alla situazione
odierna.

Spostandoci sul versante della musica folklorica di tradizione genuinamente popolare, gli
stornelli registrati in Puglia nel 1954 dagli etnomusicologi Alan Lomax e Diego Carpitella
(A-05) sono un esempio tipico di "registrazione sul campo" e documentano una tradizione
anch'essa estranea a influenze esterne e anteriore al fenomeno della world music. Cio che ¢
significativo ¢ che queste registrazioni, uscite molti anni fa su long playing, vengano
ripubblicate oggi dalla Rounder, una delle case discografiche pitu importanti nel panorama
della world music, in una serie speciale affidata a un comitato di studiosi e particolarmente
curata dal punto di vista della ricostruzione del suono e delle note informative accluse.
Trascriviamo qui le note illustrative del cd a cura di Anna Lomax Chairetakis & Goffredo
Plastino, seguite dal testo del brano.

23



Performed by two men accompanied by diatonic accordion. Recorded on August 16, 1954, in

Martano (Lecce), Apulia [sic].

Here two farm laborers match wits in a bout of stornelli, me short, two- or three-line lyric
form that in Italy is like me blues in its universal popularity and ironic comment. It ofren
takes the form of a duel in song - botta e risposta - between two singers who tease or insult
each other, or take opposite sides in an argument.

Signurinella mia che cosa posso
Per una volta a sera posso cantare

Te pozzu cantare pozzu cantare
Porta Portese pozzu cantare

Fiore di tutt-i fiori, fiore di lotta
Baci ti voglio dare nella bocca
Oh nella bocca ma nella bocca

Bacio ti voglio dare nella bocca
Baci te voglio dare ma nella bocca

Miezzu che viene a voglia [...]

[.]

Fiore di tutt'i fiori, fiore delle more
Tre cose non le voglio mai scordare

Ohi non scordare ma non scordare
Tre cose non si ponno mai scordare

Sera so passato dico solamente
La porta [...] me parse vacante

Me parse vacante parse vacante
La porta [...] me parse vacante

Misi a domandare tutta alla gente
Se mai hanno visto chigli occhi galante

Chigli occhi galante gli occhi galante
Se I'nanno vista chigli occhi galante

Una me disse ca ca non I'ho veduta
L'altra me disse ca I'é bell'e sciuta

L'e bell'e sciuta I'é bell'e sciuta
L'altra mi disse ca I'é bell'e sciuta

Misi due tre volte ma nonci [...]
Voli' 'n baciu da bocca saporita

E saporita bo' saporita

Tre cose non ne ponno mai mai scordare Voli*“n baciu da bucca saporita
[...] il primo amore Il mio compagno disse ma non lo fare

Col primo amore col primo amore Chi bacia donne va 'n galera a vita
Dopo il fidanzat-e il primo amore Va 'n galera a vita 'n galera a vita

Chi bacia donne va 'n galera a vita

L'esempio seguente (A-12) ¢ registrato nella piazza centrale di Marrakesh (Marocco), uno dei
luoghi di ritrovo del turismo internazionale che in questa piazza affollatissima e multicolore
trova un concentrato ineguagliabile di colore locale, di folklore pittoresco, dove la tradizione
genuina convive con le attrazioni per turisti in un mix inestricabile. Gli gnawa costituiscono
una minoranza etnica di colore presente soprattutto nel Marocco del sud, fra i quali ¢ molto
diffuso il sufismo islamico, praticato da confraternite che non di rado lo mescolano a
superstiti credenze animistiche. La musica degli gnawa, legata a rituali di trance e di
guarigione, ¢ fortemente radicata nella tradizione di queste comunita, ma al tempo stesso
viene proposta abitualmente come attrattiva turistica da gruppi itineranti, i migliori dei quali si
esibiscono spesso in tournées internazionali. Strumenti tipici impiegati in questa musica sono
il ghnbri, un liuto-tamburo la cui curiosa sonorita puo ricordare quella di un basso elettrico e i
grageb, un particolare tipo di nacchere di metallo dall'inconfondibile e incessante suono
sferragliante.

Di origine gnawa ¢ Hassan Hakmoun, uno dei protagonisti sulla scena internazionale della
world music. Hakmoun, che vive attualmente a New York, qualche anno fa ha pubblicato un
album per l'etichetta Real World di Peter Gabriel, etichetta che ¢ la capostipite e detiene il
primato nelle vendite in questo genere musicale. Si ascolti (A-13) come la sonorita del ghnbri
e 1 tratti della vocalita etnica vengano incorporati in questo esempio di "ethno-rock" e siano

24



abilmente trasformati in icone sonore di uno stile tipicamente "afro". Nel panorama musicale
del Marocco, in larga prevalenza arabo e islamico, gli gnawa hanno in effetti una tradizione
musicale che discende dall'Africa nera e che - al contrario della musica araba che utilizza
modi di sette note - fa uso di scale pentatoniche. E' proprio da esse che deriva I'immediato e
inconfondibile colore africano.

Regiment (B-04) di Eno-Byrne ¢ un brano che fa parte di un album ormai storico: My Life in
the Bush of Ghost pubblicato nel 1981 dalla EG Records (etichetta del gruppo Virgin). Si
tratta di un lavoro pionieristico in cui il duo britannico inserisce nelle proprie composizioni
registrazioni divoci e materiali sonori vari provenienti dai piu diversi contesti. In questo brano
si ascolta la voce di Dunya Yusin, un cantante folklorico libanese. Il risultato ¢ una sonorita
paradigmatica di cio che di li a poco si sviluppera: una sonorita esotica e tecnologica insieme,
un mix globalizzante che nei decenni successivi andra incontro a una fortuna senza pari,
trasformandosi in un vero e proprio stereotipo dello stile "global".

Interessante ¢ confrontare Regiment con una composizione recentissima, Le Duc Touareg (B-
03) di Claude Challe (1999), deejay di culto del Buddha Bar, celebre locale parigino divenuto
famoso proprio per le fascinose miscele world-ambient proposte dai suoi dj alla clientela
presente nel locale. Buddha Bar ha dato ora il nome a un'etichetta discografica di successo che
pubblica questo genere di musica. Il brano in questione ¢ naturalmente un remixaggio che
rielabora Touareg, un lavoro di Le Duc (nome d'arte di Didier Mignot) che, a sua volta, aveva
campionato e mixato la voce che si ascolta nella registrazione (I tuareg sono una popolazione
nomade di etnia berbera che vive nel Sahara e di cui sopravvivono forse 200.000 persone,
disperse in una area molto vasta e organizzate in numerose comunita tribali).

Un altro esempio significativo di quella musica che viene indicata di volta in volta col termine
di "world-beat", "global-pop", "world-fusion", ecc. ¢ offerto da Afro Celt Sound System (B-
01) , un gruppo britannico che pubblica anch'esso per l'etichetta Real World. In Release,
dall'album omonimo del 1999, su una base pop tipicamente anglosassone con echi di new-
wave e condita con abbondanti risorse elettroniche, si innesta dapprima un preludio denso di
riferimenti africani, per lasciare poi spazio a stilemi tipici del folk irlandese (celtico) su cui

spicca la voce della guest-star Sinead O'Connor.

Sempre restando all'interno di quel genere di world music fortemente ritmata e orientata alla
danza (world-beat), un carattere completmente diverso si apprezza in A Muey A Muey (B-02),
brano tratto da un album del 1993, Shabeesation (gioco di parole che incorpora il termine
chaabi o shaabi col quale nel Maghreb ¢ in Egitto si indica il pop locale). Il brano ¢ firmato
da Aisha Kandisha's Jarring Effects, un gruppo formato prevalentemente da musicisti
marocchini che fanno largo uso di tecnologia elettronica e nel quale entra anche il bassista,
produttore e compositore britannico Bill Laswell, una delle figure piu prolifiche e instancabili
nel panorama del rock di avanguardia e del world-beat (nel sito di All Music Guide
[www.allmusic.com] la lista delle sue apparizioni - senza dunque contare gli album come
titolare - include quasi 350 album). Laswell viene indicato da qualcuno come la risposta
"hard" a Peter Gabriel. In effetti, sebbene prodotta dallo stesso Laswell questa musica nasce e
viene registrata in Marocco (anche se la postproduzione ha luogo a Brooklyn), ad opera di
musicisti locali che, al contrario degli esempi precedenti, hanno un ruolo di assoluti
protagonisti, pilotando la tecnologia musicale verso una realizzazione piu avanzata,
"sperimentale", metropolitana, rivolta quindi a un pubblico piu esperto, di nicchia. Per quanto
fortemente indebitata con la techno europea, questa musica esibisce un carattere intensamente
e inconfondibilmente maghrebino, una sorta di trance-dub confinante con il rar algerino.

25



I. 15 Identita locale e globalizzazione

La manifesta avversione degli etnomusicologi nei confronti del connubio fra tradizioni
etniche e popular culture di importazione, ripropone su scala planetaria il dualismo fra arte
"pura" e logica di mercato gia registratasi in Occidente nel conflitto fra musica di consumo e
musica colta, con l'aggravante di culture subalterne che, contrariamente alla musica dotta
europea, sembrano indifese e quindi tanto piu esposte alla minaccia della globalizzazione.

Anche sul terreno musicale, la critica ha perd maturato in tempi recenti una visione piu
articolata e meno monolitica del fenomeno della globalizzazione. Frequente in questa
letteratura ¢ il riferimento agli studi di Arjun Appadurai (cfr. Modernity at Large, trad. it.:
Modernita in polvere, Meltemi, Roma 2001), lo studioso di origine indiana che ha fornito una
lettura piu approfondita e problematica della globalizzazione, sottraendola in buona misura
allo schematismo di una visione secondo la quale i modelli culturali dell'Occidente tendono
imperialisticamente a produrre una omogeneizzazione generalizzata a propria immagine. La
critica a questa visione si incentra sul fatto che essa, in realta, ribadisce implicitamente un
ruolo attivo e quindi egemone dell'Occidente, a fronte di interlocutori sprovvisti di
un'autonoma capacita di elaborare in proprio risposte culturali (e perpetuando quindi fra le
righe 1'idea di una indiscussa superiorita occidentale).

Sul piano sociologico e antropologico uno degli equivoci fondamentali nasce dal pensare i
fenomeni di acculturazione (ossia I'immissione di tratti o di modelli esterni in una comunita)
come processi vissuti in modo sostanzialmente passivo all'interno di una cultura in via di
trasformazione. Viceversa oggi gli studiosi pongono I'accento sul carattere interattivo
dell'acculturazione e tendono a respingere come insoddisfacente il modello centro-periferia
(cfr. Rebee Garofalo). L'attenzione si sposta sul ruolo attivo che certe culture, anche se
sottoposte a una forte importazione di elementi allogeni, sono in grado di svolgere. Le
reazioni spesso hanno esiti originali e talvolta assolutamente imprevedibili, esiti dai quali
scaturiscono certamente condizioni culturali mutate rispetto alla tradizione, ma non
necessariamente corrispondenti o interamente omologabili a modelli di tipo occidentale. Fra
gli studiosi (Blaukopf, Appadurai,ecc.) ¢ opinione largamente condivisa che lo sviluppo
tecnologico dei nuovi media elettronici - cio che Blaukopf chiama mediamorfosi - sia un
fattore che incrementa il ruolo attivo in un processo di acculturazione. Se ci riferiamo al
campo musicale, ne deriva la constatazione che, al di 1a di una adozione di certi caratteri
mutuati indubbiamente dal pop occidentale, I'esito di questi sincretismi non corrisponde
affatto a un'omologazione, bensi da luogo a quelli che Appadurai chiama "flussi di
disgiunzione" (disjunctive flows), a una moltiplicazione di nuovi tratti culturali e quindi a
ulteriore differenziazioni, corrispondenti a un processo di "eterogeneizzazione", qualcosa che
contraddice e rimette ogni volta in discussione le concomitanti spinte all'omologazione.

A fronte di un modello di globalizzazione che pensa a un centro come il motore di tutto e a
una periferia che ne subisce passivamente gli effetti, si profila dunque una realta piu
complessa, dove accanto a fattori esterni, sono presenti e altrettanto efficaci fattori endogeni
di mutamento, per cui un processo di modernizzazione non necessariamente si identifica in un
procsso di occidentalizzzione. A questo proposito Sorce Keller richiama gli studi degli
antropologi Redfield e Singer che gia negli anni '50 descrivevano gli effetti di
differenziazione culturale provocati dall'urbanizzazione nel subcontinente indiano, osservando
come in questa regione le grandi metropoli svolgano due tipi di funzione: una "ortogenetica"
(trasformazione di tradizioni culturali preesistenti) e una "eterogenetica" (sorgere di nuove
culture che entrano in conflitto con quelle tradizionali) (cfr. Sorce Keller: 85). A Bombay, ad

26



esempio, lo straordinario sviluppo dell'industria cinematografica indiana (Bollywood, come
viene chiamata comunemente) ha portato con sé¢ un'imponente produzione di musica da film
che ha incontrato un larghissimo successo. Ebbene, contrariamente a quello che si potrebbe
pensare, gli studiosi di questo fenomeno sottolineano il fatto che questa nuova musica di
consumo, anziché allontanare il pubblico dalla grande tradizione classica della musica
indiana, ha contribuito a diffonderla e ad aumentarne la conoscenza, favorendo lo sviluppo di
una grande quantita di stili musicali inediti.

ASCOLTO
B-07 Jolly Mukherjee & The Madras Magician Puriya Dhanashri

Un brano come Puriya Dhanashri (B-07) tratto dall'album Fusebox (Palm Pictures, 2000) di
Jolly Mukherjee puo servire come esempio. Mukherjee, compositore e cantante, ¢ uno dei piu
celebri autori indiani di musica da film e I'album raccoglie alcune sue composizione remixate
da deejay e da gruppi di dance elettronica (un genere che in India - in diretto collegamento
con la Gran Bretagna - gode di un vasto seguito). Significativo ¢ il fatto che questo brano,
basato su un tema eseguito da un'orchestra d'archi e remixato da The Madras Magician, tragga
il suo titolo dal raga puriya dhanashri appartenente alla tradizione classica indiana [il raga o
raag, cosi come il magam arabo, ¢ una struttura musicale che abbina i caratteri di una scala a
un formulario melodico-espressivo che serve come base per improvvisare in modo
stilisticamente appropriato]. Il remix mette anzi in primissimo una improvvisazione di stile
classico condotta su questo raga (per quanto un po' "normalizzato" sotto il profilo delle
sottigliezze microtonali). L'improvvisazione ¢ affidata a un sarod (un liuto a manico lungo)
con l'accompagnamento dei tabla (i tamburi tipici della musica classica indiana).

World music, globalizzazione, sviluppo di un mercato goloso di musiche etniche che vengono
manipolate e consumate indiscriminatamente pongono con forza la questione dell'identita di
una cultura. Questo problema ¢ particolarmente avvertito dall'etnomusicologia che, dopo aver
elaborato una metodologia di ricerca sul campo il piu possibile rispettosa e scientificamente
scrupolosa nel documentare, come in una ricerca di laboratorio, i tratti della cultura oggetto di
studio, solo a fatica puo accettare 1'idea che un'identita locale radicata in una ben precisa
tradizione culturale venga alterata, fraintesa, svenduta in nome di disinvolte logiche
mercantili.

Di fronte all'accelerazione e all'espandersi dei processi di trasformazione la prima risposta
dell'etnomusicologia ¢ stata una difesa strenua della "purezza" per tutelare e preservare
l'identita minacciata. In questo atteggiamento alcuni studiosi (Feld, Garofalo) colgono una
tendenza a idealizzare questa purezza di una cultura al punto che la volonta di preservarla
dalla contaminazione sconfina nella reificazione di un modello culturale costruito in astratto.
In questo modo si delinea e si idealizza un modello culturale che non esiste nella realta delle
cose, una riedizione del "buon selvaggio" che diventa una sorta di antidoto da contrapporre
agli aspetti piu intollerabili della civilta industrializzata (Garofalo). Di certo modernizzazione
e occidentalizzazione trasformano inesorabilmente le tradizioni, ma che il risultato sia
comunque negativo e da respingere a priori € un giudizio troppo sommario di una realta dalle
moltissime facce che si muove e si trasforma in modo molto piu rapido delle nostre capacita
di lettura.

In uno scritto del 1944 intitolato "Musica e razza pura", il grande compositore ungherese Béla
Bartok, che fu anche un valoroso pioniere dell'etnomusicologia, formulava alcune

27



considerazioni che all'epoca, ravvisando nell'espandersi della musica colta una minaccia per il
folklore, suonavano al tempo stesso come una drastica negazione delle tesi sostenute da un
razzismo imperante. Rilette oggi queste parole sono di un'attualita del tutto particolare.

Il contatto tra popoli diversi [...] stimola la formazione di nuovi stili, pur continuando a
sopravvivere quelli antichi o meno antichi. Tutto cio determina un arricchimento della musica
popolare, ma va precisato che la tendenza a trasformare le melodie di origine straniera rende
impossibile un fenomeno di internazionalizzazione della musica dei singoli popoli. Ogni
materiale musicale, percid, per quanto eterogenea possa essere la sua origine, acquista in tal
modo un suo solido e specifico carattere. Detto questo [...], si puo riassumere la situazione della
musica popolare nell'Europa Orientale in questi termini: a causa dell'incessante e reciproco
influsso delle musiche popolari dei singoli popoli si ¢ venuta a formare una immensa,
complessa, inaudita ricchezza di melodie e tipi melodici. L'«impurita» razziale cosi
determinatasi, deve dunque considerarsi un fatto positivo.

Se ¢ dunque lecito sperare che la musica popolare si conservi in un avvenire vicino e lontano
(speranza peraltro assai dubbia dato il ritmo veloce con cui l'alta cultura penetra anche nei
continenti piu lontani), ¢ perd evidente che l'artificiosa costruzione di una «muraglia cinese» per
separare un popolo dall'altro ¢, dal punto di vista appunto della musica popolare, molto dannosa.
Voler rifiutare radicalmente e totalmente ogni influenza straniera, significa la sicura decadenza
del canto popolare.

[tratto da: B. Bartok, Scritti sulla musica popolare, a cura di D. Carpitella, Boringhieri,
Torino 1977, pp. 94-5]

Oggi, in un quadro transculturale in continuo movimento, vedere i mutamenti in corso come
effetto di una globalizzazione di cui l'unico protagonista attivo ¢ l'imperialismo, significa
dunque ignorare il notevolissimo contributo che le culture locali danno alla nascita di nuovi
stili musicali, in un processo a doppio senso che ¢ stato definito anche col termine di
transculturation (Wallis & Malm, Big Sounds from Small Peoples, 1984; cit. in Garofalo: 27).
Connesso alla questione dell'identita di una cultura ¢ il problema della sua localizzazione
(local) segnalato dall'introduzione nel linguaggio giornalistico del neologismo glocal
risultante dalla crasi dei due concetti antitetici di global ¢ local. Poiché un'identita &
fortemente legata al luogo, alla terra dei padri, la presenza diffusa di fenomeni di
sradicamento, diaspora, flussi migratori di andata e ritorno, le culture che vivono o sono
costrette a subire questa condizione si vedono private del loro tradizionale radicamento in un
preciso luogo geografico. La conseguenza sembrerebbe un fatale sgretolarsi dell'identita
culturale. E invece, non di rado, queste culture riescono a riformularsi secondo modalita che
consentono di definirle come traveling cultures (James Clifford, cit. in Garofalo: 27), culture
cio¢ in grado di ricostruire la loro identita proprio sulla base della loro condizione itinerante
(cfr. anche Appadurai), ridisegnando la loro localizzazione in uno spazio in parte geografico,
in parte mentale, 1 cui confini sono costituiti dalle rotte del loro permanente andirivieni.

Il fatto che anziché dissolversi, queste culture siano fra le piu presenti e visibili nel panorama
musicale odierno, fra le piu attive nel creare nuovi generi musicali transnazionali, ¢ in parte
una conferma di questo loro ruolo attivo. Gli esempi forniti da Garofalo - giamaicani e
pakistani che vanno e vengono dalla Gran Bretagna, portoricani e latino americani che fanno
la spola fra sud e nord del continente americano - hanno i loro antecedenti nelle cosiddette
"culture della diaspora", protagoniste in epoche passate di fenomeni di acculturazione verso i
quali I'eta moderna ¢ debitrice di un patrimonio musicale inestimabile.

Le popolazioni rom che hanno attraversato il vecchio continente dal Rajahstan all'Andalusia
seminando musiche dai Balcani alla Spagna (il flamenco); gli ebrei ashkenaziti che hanno

28



trapiantato la musica klezmer dall'Europa orientale agli Usa; i neri e gli europei (italiani
soprattutto) che si sono ritrovati nelle baraccopoli di Buenos Aires ¢ Montevideo dalle quali ¢
scaturito il tango; 1 creoli e gli ex schiavi neri che si sono ammassati a New Orleans con le
conseguenze che tutti conosciamo; i profughi dalla Turchia che ritornano in Grecia e danno
vita al rebetiko, il genere su cui si fonda la tradizione musicale della Grecia moderna. Quelli
elencati sono solo alcuni degli esempi possibili e su alcuni di essi ci soffermeremo in seguito.

I. 16 L'esproprio dei tratti culturali. L'industria della world music.

Se 1 media elettronici e quindi la tecnologia della riproduzione musicale, come gia si ¢
osservato, favoriscono un tipo di acculturazione attiva, per contro essi favoriscono anche un
esproprio e una mescolanza indiscriminata di tradizioni e identita musicali le piu diverse, una
pratica che costituisce l'esercizio quotidiano di discografici allenatissimi nello scovare nuovi
ingredienti esotici € nuovi mix da immettere sul mercato con abili strategie di marketing. E'
senza dubbio questo 1'aspetto piu cinico e squalificante del fenomeno della world music che,
tuttavia, non puo essere ridotta solo a questo. Un esempio lampante ¢ fornito ancora da Steven
Feld (cfr.: S. Feld, A Sweet Lullaby for World music, consultabile al seguente indirizzo:
www.bowdoin.edu/~triday/the jungle/dfpress 00-00-00sweetlullabyforworld.htm

ASCOLTI
B-05 Deep Forest Sweet Lullaby
B-06 Jan Garbarek Pigmy Lullaby

L'album Deep Forest pubblicato nel 1992 su etichetta Epic dall'omonimo duo formato da Eric
Moquet e Michel Sanchez, fu all'epoca un grande successo (4 milioni di copie vendute).
L'album si presentava come un omaggio alla cultura dei pigmei delle foreste pluviali
dell'Africa centrale. Al disco, pubblicato col patrocinio dell'Unesco, era annessa anche
un'iniziativa umanitaria per la raccolta di fondi a favore di quelle popolazioni.

La musica era basata su musiche pigmee campionate ¢ incorporate in un sound elettronico,
rasserenante e consolatorio, in bilico fra new age, world, ambient, dance ecc. Senonché il
brano forse piu rilevante del disco, una Sweet Lullaby (B-05) che nello stesso album viene poi
riproposta in 3 diversi remix, ¢ realizzato sul campionamento non di musiche pigmee, bensi di
Rorogwela, una ninna nanna proveniente dalle Isole Salomone (nell'Oceano Pacifico) e
cantata da Afunakwa, una giovane indigena della comunita Baegu. Il brano era stato
pubblicato originariamente su un lp facente parte della collezione di musiche tradizionali
dell'Unesco a cura dell'etnomusicologo Hugo Zemp e fu certamente quella la fonte dalla quale
1 due musicisti di Deep Forest campionarono la voce, spacciandola per musica dei pigmei pur
sapendo bene che non lo era.

L'equivoco - che ha sollevato le piu che giustificate ma inutili proteste di Hugo Zemp -
prosegue quando qualche anno dopo il sassofonista norvegese Jan Garbarek pubblica Visible
World (ECM 1996) un album nel quale compare un brano dal titolo Pigmy Lullaby (B-06). 11
brano altro non ¢ se non un suggestivo arrangiamento di quella melodia che, in questo modo,
viene definitivamente "consegnata alla storia" sotto una falsa identitd. Hugo Zemp informo
Jan Garbarek dell'equivoco nel quale era incorso, ma a quanto riferisce Steven Feld, la
reazione del musicista fu piuttosto tiepida.

29



Casi del genere esibiscono in effetti il lato piu cinico e culturalmente qualunquistico del
mistilinguismo che l'industria della world music propaganda, un aspetto del quale talvolta
sono evidentemente corresponsabili anche 1 musicisti oltre che 1 discografici. L'esotismo,
questa antica e sfuggente categoria presente in ogni epoca della cultura e delle arti occidentali,
¢ indubbiamente uno dei fattori che stanno alla base del clamoroso successo cui la world
music ¢ andata incontro in Occidente. Un neo-esotismo che innestandosi in un contesto
industriale e di mercato ritrova quasi intatta la sua veste piu obsoleta e mistificante, ben
descritta sulla scorta di Zvetan Todorov, dall'etnomusicologo francese Denis-Constant Martin:

Ce désir d’harmonie est inséparable du halo d’exotisme qui nimbe les «musiques du monde» et
invite donc a revenir sur ce qu’il implique. Exotisme désigne a 1’origine ce qui vient de
I’étranger mais acquiert rapidement des connotations de bizarrerie voire de «pittoresque
superficiel» ou de «frisson provoqué par le danger». Selon Tzvetan Todorov, ce phénoméne
possede trois dimensions intimement liées: la valorisation de ’autre, la critique de soi et de la
société d’appartenance, le fantasme d’un idéal fondé sur I’image d’un autre romantiquement
reconstruit; en bref, ’exotisme équivaut a un «éloge dans la méconnaissance». L.’exotisme
modele I’ Autre afin que sa différence devienne séduisante et attirante; celle-ci doit donc étre
fagonnée, polie, rendue tolérable et consommable. L’exotisme consiste a rendre la différence
familicre, tout en préservant une distance qui suscite 1’intérét, titille I’imagination et fasse
s’envoler le réve.

[tratto da: Denis-Constant Martin, Les «Musiques du monde»,imaginaires contradictoires de
la globalisation, di prossima pubblicazione in: Sur la piste des OPNI (objets politiques non
identifiés), a cura di Denis-Constant Martin, Karthala / CERI, Paris 2002]

Ma l'esotismo, in quanto raffigurazione che io mi faccio dell'Altro, ¢ la quintessenza della
visione eurocentrica. L'Altro in questo caso ¢ muto, si lascia ritrarre passivamente. L'industria
discografica che si appropria delle musiche di tutto il mondo per renderle appetibili al
consumatore, senza dubbio spaccia esotismo di schietta matrice eurocentrica. Tuttavia, nel
quadro transculturale che abbiamo delineato, non ¢ piu possibile continuare a pensare 1'Altro
come un soggetto puramente passivo. Considerare dunque il fenomeno della world music
come una riedizione dell'esotismo, come una confortevole e falsificante rappresentazione
della diversita a uso e consumo del maggior numero di compratori non fa che rafforzare una
visione eurocentrica in cui 1'Altro, le culture "periferiche" continuano a non avere voce.
Viceversa adesso sono queste culture che si appropriano della tecnologia, interagiscono con
essa, intervengono nei processi di industrializzazione e cosi facendo prendono la parola in
prima persona. Prescindendo da considerazioni etiche o estetiche, e limitandoci agli esempi
proposti finora, ¢'¢ comunque una differenza marcata e ineliminabile fra operazioni del tipo
Deep Forest, Buddha Bar, My Life in the Bush of Ghost da un lato, e, all'estremo opposto,
Aisha Kandisha, Hassan Hakmoun, Jolly Mukherjee, con al loro seguito una lunga sequela di
artisti di ogni parte del mondo che ormai affollano i cataloghi delle case discografiche con le
loro musiche. Musiche che, per quanto innovative o ibride, spesso conservano una forte e
orgogliosa memoria della loro identitd e restano saldamente ancorate alla loro origine,
continuando a parlare una lingua che, pur in un nuovo contesto, essi continuano a considerare
- indipendentemente da come noi la pensiamo - come la loro lingua.

30



I. 17 Aspetti della produzione discografica

Al di 1a dell'intelligenza, delle intenzioni e delle scelte dei singoli artefici, un fattore cruciale
nel determinare esiti cosi differenziati ¢ costituito dalle diverse fisionomie e finalita delle case
discografiche o meglio delle imprese attive in questo settore.

Una mappa esauriente dei soggetti che operano su questo terreno - specialmente compagnie
discografiche, ma anche istituzioni culturali, fondazioni, musei, reti radiofoniche e televisive,
ecc. - ¢ impossibile da tracciare. Le sole compagnie discografiche, fra etichette indipendenti e
etichette collegate alle cinque majors, le cosiddette "Big Five") assommano a parecchie
centinaia, forse migliaia, e formano una costellazione che si modifica di continuo.

The recording industry is controlled by what have been called the "Big Five" recording
companies, a group collectively responsible for nearly $30 billion of the world's $39 billion in
total music sales in 2000. Sony Music Entertainment led the five major labels in 2000 with
$6.24 billion in sales. Vivendi's Universal Music Group followed closely with $6.23 billion,
while BMG Entertainment, Warner Music Group and EMI Recorded Music tallied sales of
$4.55 billion, $4.15 billion and $3.8 billion, respectively.

[tratto da: www.music-industry.org/resources.html]

Per quanto concerne l'industria discografica, ¢ possibile tracciare una prima distinzione a
grandi linee fra compagnie che operano a fini puramente commerciali e compagnie legate in
vario modo a istituzioni culturali. Nel secondo caso abbiamo a che fare con case che da
parecchi decenni ormai, da prima dunque dell'esplosione del fenomeno world music,
costituiscono anche il tradizionale sbocco editoriale del lavoro degli etnomusicologi (cfr. Van
Peer).

La Francia ¢ la nazione dove questo tipo di partnership si ¢ consolidata da piu lungo tempo
dando luogo a un attivita discografica svincolata da fini puramente commerciali. Si hanno
cosi case discografiche che, con la consulenza di studiosi anche di grande valore, pubblicano
cataloghi nei quali figurano articoli certamente poco commerciabili, quali registrazioni
etnomusicologiche effettuate sul campo, registrazioni storiche di repertori colti extracuropei,
oppure nuove registrazioni in studio realizzate con la partecipazione di artisti e gruppi di alto
livello artistico.

I1 "Musée de I'homme" di Parigi, oggi annesso al Centre National de Recherche Scientifique
(I'equivalente francese di cido che ¢ il CNR in Italia) inizid a pubblicare registrazioni
etnomusicologiche fin dal 1946, finché nel 1975 diede avvio alla collaborazione con Le
Chant du Monde, una delle prime case discografiche specializzate in musiche folkloriche e
di tradizione.

Importantissima a partire dal secondo dopoguerra ¢ anche l'attivita discografica promossa
dall'Unesco (Musicaphon, Philips, EMI) in collaborazione con illustri (etno)musicologi quali
Brailoiu, Danielou, Collaer. Nel 1987 1'Unesco ha avviato, in collaborazione con la casa
francese Auvidis (oggi Naive/Auvidis), un'attivita di ristampa su cd delle varie collane edite
in precedenza su vinile, nonché la pubblicazione di nuove uscite. A tutt'oggi sono stati
pubblicati su cd oltre 100 titoli, raccolti nella "Unesco Collection of Traditional Music of the
World". [cfr: www.unesco.org/culture/cdmusic/index.shtml#Africa]

Francese ¢ anche la casa Ocora che in collaborazione con Radio France pubblica da parecchi
anni con la consulenza di studiosi uno dei cataloghi piu rigorosi e curati di musiche

31



tradizionali di tutto il mondo (un centinaio di titoli). Sempre in Francia ha sede la Inédit, che
si avvale del sostegno del Ministero della Cultura e della Maison des Cultures du Monde. In
Germania opera da alcuni anni l'etichetta World Network sostenuta dalla rete radiofonica
WDR (West Deutsche Rundfunk) che, per quanto forse meno rigorosa scientificamente, vanta
un catalogo di una cinquantina di titoli che raccolgono una documentazione di grande
interesse. Negli Usa, da citare ¢ la Folkways (oggi Smithsonian Folkways), benemerita casa
discografica legata alla Smithsonian Institution. Originariamente specializzata nella musica
tradizionale nord americana (in particolare blues), essa gode del sostegno della Ford
Foundation.

Questo tipo di produzione rappresenta perd solo una piccola quota di un settore che ¢
dominato dalle etichette commerciali, sia indipendenti, sia collegate alle cinque grandi. Non si
deve pensare pero che le compagnie commerciali siano tutte collocabili sullo stesso piano e
accomunate dalle medesime strategie di vendita.

In realta c'¢ un certo numero di etichette che sviluppano autonomamente programmi editoriali
di notevole impegno scientifico e documentario, rivolte soprattutto alle musiche di tradizione,
e vanno cosi idealmente ad affiancarsi alle compagnie gia citate. E' il caso dell'etichetta al
Sur/Média7 di Nanterre, specializzata in musica classica e religiosa araba e del Medio
Oriente, il cui catalogo annovera titoli molto interessanti sotto il profilo documentario e
artistico, solitamente molto curati anche dal punto di vista scientifico con ampie note di
copertina redatte da specialisti. Ancor piu rilevante sul piano quantitativo ¢ I'etichetta, sempre
francese, Buda Musique che vanta uno dei cataloghi di musiche tradizionali pit imponenti,
con quasi 450 titoli, fra i quali figurano registrazioni di grande valore documentario. Tuttavia,
forse per effetto di una produzione cosi ampia e diversificata, distribuita in diverse collane
(Musiques du Monde, Stars de la World, La voix du Maghreb, ecc.) la qualita della
confezione editoriale della Buda Musique ¢ piuttosto disuguale, talvolta piuttosto trascurata
dal punto di vista informativo, con note scarne, talvolta imprecise. E' solo un particolare, tale
perd da suscitare una spiacevole impressione, quasi che la diffusione di queste musiche si
accontenti di soddisfare una generica curiosita per il diverso, il pittoresco - 1'esotico appunto -
nella quale la specifica identita di una cultura finisce col confondersi entro uno sfondo
indistinto e multicolore.

Da segnalare infine I'americana Rounder Records per il gia citato progetto di ripubblicazione
delle registrazioni riguardanti il folklore italiano di Alan Lomax, uno dei maggiori
etnomusicologi del XX secolo. Un progetto che acquista tanto piu rilievo in relazione a un
paese - il nostro - che a parte qualche piccola etichetta indipendente (fra tutte: Robi
Droli/Felmay) non dimostra quasi nessun interesse - tantomeno a livello di istituzioni
pubbliche - per la conservazione e la valorizzazione discografica del proprio patrimonio
folklorico. E questo nonostante in passato, all'epoca del vinile, grazie al lavoro di benemeriti
studiosi come Diego Carpitella o Roberto Leydi, si siano realizzate alcune valorose iniziative
discografiche (Dischi del sole, Cetra, Albatros, ecc.). Piu attiva ¢ invece in Italia una
produzione discografica di musica pop e d'autore che si richiama alle tradizioni e al folklore
Mediterraneo, fuse di volta in volta a sonorita e idiomi di varia provenienza (Africa, jazz,
Medio oriente, India ecc.) e riconducibile a cid che sul mercato internazionale viene
classificato come "world-fusion" o "global pop" o semplicemente "world". In questo settore
spicca la CNI (Compagnia Nuove Indye), che produce e distribuisce un nutrito catalogo
discografico di artisti e gruppi in gran parte italiani (Almamegretta, Agricantus, Daniele Sepe,
ecc.).

32



Quanto alle majors, trattandosi di gruppi cui fanno capo numerose etichette, tutte quante
hanno le loro directories di world, ethnic, global, roots, ecc., nelle quali a progetti ad alto
costo e destinati a un largo consumo, si affiancano titoli preziosi o rari, antologie storiche,
progetti realizzati in economia, riedizioni di dischi pubblicati da etichette a diffusione locale.
Cosi come non mancano interessanti produzioni di world beat di carattere sperimentale,
affidate ad artisti di valore e destinate a una diffusione limitata, per un ristretto pubblico di
appassionati.

A ben vedere il dato saliente che caratterizza la discografia recente delle musiche del mondo ¢
proprio la forte promiscuita dei cataloghi. Real World, ad esempio, 1'etichetta fondata da
Peter Gabriel nel 1989 che incarna il ruolo di alfiere della world music, ha un catalogo con piu
di cento titoli fra i quali si trova di tutto, dal folklore, ai grandi interpreti della musica colta
extraeuropea, alla musica devozionale sufi, alla fusion e al world beat piu elettrico e
cosmopolita. Real World - che fa parte del gruppo Virgin, il quale a sua volta fa parte della
EMI - ¢ un'etichetta dotata di cospicui mezzi finanziari e tecnologici e possiede i propri studi
dotati delle tecnologie piu avanzate. I dischi vengono quindi registrati in Gran Bretagna, negli
studi della compagnia e risultano, pur nella diversita dei generi che di volta in volta vengono
prodotti, accomunati da un maquillage sonoro molto raffinato che smussa le asperita, e
avvolge tutto in un sound confortevole, blandamente riverberato (non perd in modo cosi
pronunciato come accade nei dischi della ECM, la celebre casa discografica tedesca il cui
proverbiale uso del riverbero ¢ divenuto una cifra distintiva).

Unitamente alla veste grafica inconfondibile, il sound Real World funge da griffe stilistica,
come una firma che in modo discreto ma perentorio appone alla musica - qualsiasi musica - il
proprio marchio di fabbrica. Con Real World ci troviamo effettivamente di fronte a una sorta
di esotismo tecnologico che tende a rendere qualsiasi genere di gradevole e appetibile al
palato occidentale. Nusrat Fateh Ali Khan, pakistano, recentemente scomparso, straordinario
interprete di gawwali (un genere di canto devozionale tipico del sufismo pakistano), ¢ sempre
stato l'artista di punta della casa che gli ha dedicato diversi album. Il confronto fra due
registrazioni di Nusrat, una di Real World e una della JVC (poi ripubblicata da Real Network)
¢ molto eloquente.

ASCOLTI
A-14  Nusrat Fateh Ali Khan = Mustt Mustt
A-15  Nusrat Fateh Ali Khan ~ Hagq Ali Ali

Pubblicato su etichetta Real World, Mustt Mustt (A-14) ¢ un tipico esempio di world music:
una canzone composta da Nusrat, arrangiata con sonorita elettriche del pop occidentale ed
eseguita da un gruppo misto, formato da musicisti occidentali e asiatici. Haqq Ali Ali (A-15) ¢
invece un canto devozionale gawwali, eseguito secondo una diffusa tradizione locale. Ma al
di 1a di questi aspetti, cio che risalta maggiormente dal confronto fra le due incisioni & forse
l'impatto della voce: nel brano Real World il canto di Nusrat ¢ piu elegante, ammorbidito,
quasi lirico, a fronte dell'energia prorompente, del carattere arroventato, "primario" per cosi
dire, che si coglie in Hagq Ali Ali. Non che in Mustt Mustt questo carattere non si manifesti, al
contrario. Tuttavia quando il volume e la violenza della vocalita aumentano, la voce viene
allontanata nel riverbero, ammorbidita, liricizzata, resa meno aggressiva e lacerante.
Nonostante cio, in Mustt Mustt la prepotente e autentica cifra stilistica del gawwali non viene

33



affatto rimossa, ma risalta e viene valorizzata non meno che in Haqq Ali Ali, seppure nel
contesto di un sound tecnologico molto piu levigato.

1. 18 Il sufismo e la musica

A questo punto, data la sua straordinaria rilevanza in campo musicale, ¢ opportuno fare un
breve excursus dedicato alla tradizione religiosa del sufismo che dall'India, al vicino Oriente,
alle propaggini dell'Africa Nera costituisce un fenomeno estremamente ramificato e
multiforme, la cui influenza si registra non solo nel mondo islamico, ma si estende anche ad
altre religioni, I'Ebraismo, il Cristianesimo, I'animismo di comunita nomadi o africane. Il
sufismo (parola che alcuni suggeriscono derivare dalla parola araba sOf, "lana grezza", di cui
vestivano i primi seguaci di Maometto che diedero origine a questo movimento spirituale) si
sviluppa in stretta continguita con 1'Islam, come movimento organizzato in confraternite di
dervisci (darwish = povero che vive di elemosina). Ogni confraternita, secondo una propria
regola o "via" (tariga = via, confraternita), pratica il misticismo contemplativo (tasawwuf) e
l'ascesi individuale con I'obiettivo di raggiungere la conoscenza e la comunione mistica con la
realta divina.

Premesso che la datazione e i luoghi di origine del movimento sono sempre stati oggetto di
discussione, il sufismo si manifesta concretamente a partire dal IX secolo, estendendosi dalla
Persia e dall'lraq in gran parte dei territori islamici, ma radicandosi in particolare in Turchia
ad opera di uno dei piu grandi poeti e mistici dell'lslam, Jaldl ad-Din Rami (XIII sec.),
conosciuto anche come Mevlana in quanto fondo a Konya in Turchia la confraternita dei
Mevlevi (in arabo: Mawlawi), una delle piu diffuse e influenti confraternite sufi presente
anche in altre regioni come Siria ed Egitto. Fra i capostipiti del sufismo sono da ricordare
almeno al-Ghazali (XI sec.) e Ibn al-'Arabi (XII sec.) i quali figurano anche fra i massimi
pensatori dell'Islam.

Aspetto essenziale del sufismo ¢ il considerare la musica e la danza sacra (Sema) come veicoli
assolutamente privilegiati per raggiungere la rivelazione e la comunione con Dio. Momento
chiave ¢ il concerto spirituale, il sama (letteralmente: ascolto, audizione), nel quale si
concretizza un atteggiamento di profonda interiorizzazione della musica e della danza che ad
essa si collega. Protraendosi per ore e ore il sama sfocia nel manifestarsi della presenza divina
(hadra) e di conseguenza all'estasi (wajd). Particolarmente suggestiva e conosciuta anche in
Occidente ¢ la danza roteante praticata dai dervisci Mevlevi, ma ogni confraternita pratica la
danza collettiva secondo modalita magari meno stilizzate ma non meno coinvolgenti. Nel
quadro del sama si svolge la celebrazione collettiva del dhikr (letteralmente: ricordo,
rimembranza) la grande preghiera tipica del sufismo nella quale si evoca la presenza divina
attraverso una lunga serie di canti di lode e di invocazione ad Allah.

ASCOLTI
A-09 Tasawuf Musikisi Tékbir segah
A-10 Ercan Irmak Tekbir Taleal Bedru

A-11 Ahl-E Haqq Dervishes  Zikr Hymn

Il canto gqawwali di Nusrat Fateh Ali Khan (cfr. A-15) ¢ un tipico momento del sama cosi
come viene praticato in Pakistan. Gli esempi A-09 e A-10 propongono invece l'ascolto di uno
dei momenti musicali previsti nel dhikr (zikr in lingua turca): il takbir (in turco tekbir,

34



letteralmente: "esaltazione"), ossia un canto nel quale vengono ripetute continuamente le
parole "Allahu akbar" (Allah ¢ grande). Questi due esempi sono entrambi di provenienza
turca e sono basati sulla medesima antica melodia tradizionale. Il primo proviene da una
cassetta prodotta in Germania - dove c'¢ la piu grossa comunita turca in Europa - e reperibile
in Turchia alla fine degli anni '80. Il secondo ¢ tratto da un cd piu recente, di produzione
turca. Si noti come la seconda registrazione sia caratterizzata da una maggiore "enfasi" sonora
(riverbero, percussioni, gong) che conferisce una maggiore "spettacolarita" alla musica e al
canto. Si tratta di aspetti che fanno pensare a qualche intervento di "postproduzione" (in
studio) al fine di aggiungere un certo "fascino" uditivo a una registrazione destinata a un
pubblico diverso e piu variegato (appassionati di world music ad esempio). Il sound della
cassetta, destinata invece primariamente ad ascoltatori di religione islamica, appare molto piu
asciutto e spoglio (si tratta perd solo di osservazioni che, per quanto plausibili, andrebbero
verificate).

Un altro esempio piuttosto eloquente del carattere estatico e ripetitivo che la musica del sama
viene ad assumere nel corso del dhikr lo si puo ascoltare in un frammento di alcuni minuti (A-
11) registrato sul campo a Jeyhunabad (Kurdistan iraniano), nel corso di una cerimonia della
confraternita Ahl-E Haqq (lett: "uomini della verita"), una confraternita che ¢ in stretta
relazione con i dervisci turchi.

I. 19 1l Mediterraneo. Una ricognizione musicale

La nostra indagine sulle musiche di tradizione orale in relazione allo sviluppo dei mezzi di
comunicazione di massa e dell'industria discografica ¢ dichiaratamente incentrata su una
precisa area geografica e culturale: il Mediterraneo. Una ricognizione su scala globale sarebbe
stato improponibile per la sua vastita, ciononostante, per quanto limitata a un'area circoscritta,
la nostra indagine si trova di fronte a una quantita di tradizioni musicali e di processi
trasformativi che ¢ impossibile affrontare singolarmente in modo approfondito. L'esame
quindi si concentrera principalmente (II modulo) sulla musica araba ed egiziana in particolare,
limitandosi, a conclusione di questo I modulo, a rapidi accenni alle restanti aree musicali.

Il Mare Mediterraneo ¢ un'entita geografica ben definita. Al tempo stesso pero, da un punto di
vista storico, culturale ed antropico, esso ¢ anche un luogo dell'immaginario dai confini
estremamente sfuggenti e mutevoli. Attorno al Mediterraneo, fin dall'Antichita, ¢ fiorita una
vera e propria mitografia che, in anni recenti - di pari passo con il sempre maggior rilievo
sociale e politico dei fenomeni multiculturali e multietnici - ¢ tornata prepotentemente alla
ribalta, al punto che espressioni quali "culture mediterranee", "musiche del Mediterraneo",
ecc. rappresentano oggi un tema addirittura inflazionato, una locuzione stereotipata che
ricorre con fin troppa frequenza nel dibattito culturale oppure nella progettazione di eventi
artistici, letterari, musicali ecc.

Per un verso ¢ pressoché impossibile tracciare dei confini precisi entro i quali racchiudere le
regioni, le culture, le musiche mediterranee le quali, man mano ci si allontana verso l'interno
dei territori che si affacciano sul mare, progressivamente e senza soluzione di continuita si
mescolano e si saldano con realta e tradizioni prettamente continentali (si pensi alle regioni
balcaniche, al Medio Oriente o al Nord Africa, ma anche a regioni come la Spagna o I'[talia).

Non di meno esistono tratti culturali diffusi che permettono di ricondurre a una identita
comune le innumerevoli diversita che coabitano in questa vasta area. Di fatto il Mediterraneo
vive da sempre la contraddizione di essere al tempo stesso fattore di unione e di divisione
(spesso anzi di conflitto) fra culture e nazioni fortemente apparentate etnicamente ma che non

35



di rado si affrontano in conflitti ricorrenti determinati da opposti interessi economici o di altra
natura.

Se ci riferiamo al piano piu specificamente musicale, alle regioni del Mediterraneo si
potrebbero in buona sostanza applicare sia le gia citate considerazioni di Bela Bartok sulla
musica dell'Europa orientale, sia la nozione di traveling cultures che gia abbiamo esaminata
in precedenza. Questo in ragione delle ricorrenti e molteplici interazioni e fusioni di tratti
culturali e linguistici che verosimilmente da millenni si svolgono attorno alle coste di questo
mare, attraverso migrazioni, sradicamenti, nuovi stanziamenti e nuove acculturazioni. Di fatto
la diaspora, la migrazione, la riaggregazione sono fenomeni costantemente operanti e di
assoluto rilievo nella storia di questa area geografica.

Inutile o quasi sottolineare come il fenomeno della world music, oppure il concetto ancor piu
inflazionato, generico (e potremmo aggiungere "ottuso") di "contaminazione fra culture",
abbiano trasformato la "mediterraneita" in una etichetta musicale facilmente spendibile - non
di rado un alibi di comodo - col quale dare una patina di radici tradizionali a cid che non di
rado ¢ una pop music scaturita dal disinvolto assemblaggio di elementi musicali eterogenei, la
quale sembra rispondere piu alla logica del pittoresco, dell'esotismo o del folklorismo che a
una reale ricerca di identita comuni.

Si ascoltino a questo proposito alcuni esempi online dal catalogo dell'etichetta italiana
Compagnia Nuove Indye [http://www.cnimusic.it/ascolti.htm], ad es. gruppi quali Agricantus,
Novalia, Nidi d'Arac, ecc. che, in vario modo, enfatizzano fortemente un'idea sonora del
Mediterraneo come un mix multicolore di sonorita e vocalita le piu disparate.

Storici ed etnomusicologi non hanno ancora cessato di interrogarsi circa 1'esistenza di una o
piu matrici originarie e comuni alle numerose culture musicali fiorite sulle rive del
Mediterraneo a partire dall'antichita (Egitto, Mesopotamia, Ebrei, antichi Greci, Cristiani,
Arabi, ecc.). Di fatto ancora oggi fra queste diverse culture e tradizioni musicali sono
riscontrabili svariate possibili parentele (sistema modale, strumenti, forme musicali, prassi
esecutive, ecc.) disseminate in tutto il bacino indoeuropeo, dalle Isole britanniche al Caucaso,
alla Persia, al subcontinente indiano. La tesi che la musica degli antichi greci abbia avuto un
ruolo essenziale come momento di coagulazione di tratti culturali e linguistici irradiatisi poi in
lungo e in largo trova ampi consensi, ma non unanimi.

Pur nella forte diversificazione che si riscontra, ¢ tuttavia possibile individuare un certo
numero di tratti comuni e caratteristici che ricorrono largamente nelle varie tradizioni locali
dell'area mediterranea. Per una rapida carrellata di alcuni di questi tratti si puo fare
riferimento al testo di Paolo Scarnecchia che offre un succinto ma esauriente repertorio dei
vari aspetti. Fra essi ci limitiano a sottolinearne alcuni particolarmente significativi ai nostri
fini:

A) tradizioni musicali di carattere prettamente orale.

Fatta eccezione per la tradizione colta europea (e per le musiche popular che ne adottano il
sistema musicale e armonico), la tradizione orale ¢ un dato comune delle diverse culture
musicali mediterranee, sia folkloriche, sia colte. Nel corso del XX secolo, sia per effetto delle
ricerche degli etnomusicologi, sia per i continui contatti e collaborazioni fra musicisti
tradizionali e musicisti di formazione colta, sia infine per ragioni di comunicazione ¢ di
commercializzazione, molte di queste musiche sono approdate anche a una forma scritta (il
fenomeno ¢ particolarmente rilevante nel caso della musica araba). Si tratta tuttavia di un
fenomeno circoscritto che non ¢ penetrato in modo capillare e non sembra aver modificato in

36



modo sostanziale la prassi tramandata. Tutto diverso, come gia sappiamo, ¢ invece l'impatto
determinato dalla musica riprodotta.

B) carattere prevalentemente melodico/monodico ( = solistico) oppure eterofonico, molto pit
raramente polifonico.

E' l'aspetto che piu differenzia le musiche tradizionali dalla musica colta occidentale, la quale
da un millennio a questa parte, attraverso stadi successivi, ha invece sviluppato una pratica
compositiva fondata sull'arte del trattare un insieme a piu voci (polifonia, contrappunto,
armonia). Tuttavia nel Mediterraneo, nell'ambito delle musiche di tradizione orale, si
incontrano le cosiddette "isole polifoniche", ossia aree circoscritte nelle quali si tramanda una
pratica a piu voci da realizzare estemporaneamente secondo regole e formule convenzionali
(ad es. Sardegna, Corsica, Albania, Liguria, ecc.).

La cosiddetta eterofonia si riscontra laddove sono impegnati piu strumenti o voci che
effettuando variazioni o improvvisazioni simultanee, si muovono su un comune formulario
melodico, ma si differenziano fra loro dando origine allo stratificarsi di due o piu voci il cui
profilo melodico non ¢ coincidente, ma si svolge come un dialogo sovrapposto, oppure
un'eco, in cui le varie voci - fra le quali una ha di solito la funzione di guida - si sostengono,
interagiscono, si imitano reciprocamente in un interplay serrato e stimolante.

C) sistemi musicali di impianto modale (basati cio¢ su "modi").

In musica il sistema modale ¢ il risultato di una tradizione sostanzialmente formulaica. La
musica dell'area mediterranea ¢ caratterizzata dall'utilizzo di numerosi modi, per lo piu di
sette note, la cui origine puo farsi risalire, almeno in parte, all'antico sistema musicale dei
Greci.

Si tenga presente che la musica occidentale, in parallelo con l'affermarsi nell'ambito della
musica colta del moderno sistema tonale e temperato, ha progressivamente ridotto il numero
dei modi a due: modo maggiore e modo minore. Tuttavia nelle musiche di tradizione orale un
modo non puo essere considerato sinonimo di scala (ossia una successione di note disposte
secondo precisi intervalli - ad es.: do-re-mi-fa-sol-la-si-do). Un modo porta con sé anche un
"carattere", una cifra espressiva che per essere resa appieno richiede di "pronunciare", di
utilizzare quella scala in modo appropriato da un punto di vista melodico e dello stile. In altre
parole la scala ¢ un "materiale", mentre un modo si porta dietro un insieme di formule, di
convenzioni stilistiche che l'interprete deve saper padroneggiare per dare prova della sua
abilita e sensibilita nell'arte della variazione e dell'improvvisazione.

Il sistema modale piu elaborato e raffinato ¢ quello della musica araba, fondato sui magamat
(singolare: magam), decine e decine di modi raggruppati in famiglie (rast, bayati, hijaz, saba,
huzam, ecc.), molti dei quali comprendono anche intervalli diversi da quelli in uso in
Occidente.

Diffuso in vastissime aree del bacino mediterraneo, il sistema musicale arabo € a fondamento
anche della tradizione turca del makam, ha stretti legami di parentela con il sistema musicale
persiano basato sul dastgah, con la musica dell'Azerbaigian (mugam) e di altre regioni
caucasiche. Cospicue influenze turche e arabe sono presenti inoltre nella musica tradizionale
greca ¢ dei Balcani, nelle musiche liturgiche cristiane del Medio oriente (rito siriaco,
maronita, copto, armeno ecc.); mentre diverse affinita si possono riscontrare anche con i
modi della musica ebraica.

37



[ NB: il paragrafo che segue, fino al segno [8] non é indispensabile per il I modulo, in
quanto si riferisce alla materia trattata nel 11 modulo ]

Particolarmente caratteristici del magam sono gli intervalli cosiddetti di "seconda neutra" (o
"media", gia presenti nell'antica musica greca, ma scomparsi ormai da secoli nella musica
occidentale) e corrispondenti, all'incirca, rispettivamente a 3/4 di tono della scala temperata
occidentale.

Poiché all'orecchio occidentale gli intervalli neutri sono 1 principali responsabili
dell'inconfondibile "colore esotico" della musica araba e, al tempo stesso, la delicata
determinazione di questi intervalli costituisce uno degli aspetti piu autentici e sentiti
dell'identita musicale araba (un'identita, come vedremo, che per altro resta piuttosto difficile
da definire), puo valere la pena a questo punto inserire un breve excursus "tecnico" che
consenta anche a chi non ha specifiche conoscenze musicali di farsi un'idea per sommi capi di
questo dettaglio musicale

Se ci rappresentiamo la scala diatonica occidentale sulla tastiera di un pianoforte (fig. 1), ¢
forse piu semplice capire la natura di questi intervalli. La tastiera del pianoforte presenta
un'alternanza di tasti bianchi e neri che si ripete regolarmente ogni otto tasti bianchi (la
cosiddetta "ottava": le sette note della scala, a partire dal do, si susseguono fino al si, dopo di
che, arrivati al do successivo, si ricomincia con una nuova sequenza identica).

In mezzo ci sono pero cinque tasti neri, il che porta il numero delle note comprese fra il do e il
do successivo a un totale di dodici. Nella nostra figura indichiamo i tasti neri con il segno #
(diesis), ma avremmo anche potuto indicarli col segno b (bemolle). Il tasto nero
immediatamente a destra del do si indica come do#, quello a destra del re come re#, e cosi
via. Di fatto, nell'accordatura secondo il moderno "sistema temperato" (introdotto in Europa
all'epoca di J. S. Bach, all'inizio del XVIII secolo), I'ottava ¢ stata divisa in dodici parti uguali.
Questo significa che 1 suoni emessi da tasti adiacenti sono in rapporto costante fra loro,
producono cio¢ un intervallo di "semitono" (detto anche di "seconda minore") che corrisponde
a 1/12 dell'ottava. Ad esempio l'intervallo do#/re corrisponde a un semitono (2a minore), cosi
come l'intervallo mi/fa, ecc. La somma di due semitoni forma un intervallo di tono intero
(detto anche di "2a maggiore"). Dolre; fa#/sol #; la/si, ecc. sono tutti intervalli di 2a
maggiore. Sommando questi due piccoli intervalli si costruiscono poi gli intervalli pit ampi,
di 3a, 4a, 5a ecc. Per esempio l'intervallo di 3a minore (ad es. re/fa) ¢ formato da 2a min+2a
magg, ed ¢ pari a 1 tono e %. Invece l'intervallo di 3a maggiore (ad es. fa/la) equivale aalla
somma di 2 toni interi

Fig. 1

#

dog re# fag =zolg la dog red

do [ re [mi| fa [zol [ 2 [ 5 Jdofre
o L | A Y A | N | AR | A=Y |

38



Gli intervalli cosiddetti "neutri" della musica araba (come accadeva presso gli antichi Greci e
verosimilmente anche in Europa fino al Medioevo) dividono invece la scala in modo tutto
diverso Di solito, con una buona dose di approssimazione, si dice che nella musica araba
l'ottava viene divisa anziché in 12 parti (semitoni), in 24 parti (quarti di tono). Partendo ad es.
dal do della nostra tastiera, l'intervallo di 2a neutra (pari a 3/4 di tono) - come si vede nella fig
2 - corrisponderebbe a una nota che dovrebbe stare a meta fra do# e re (nella terminologia
tecnica occidentale lo si definirebbe "re semi-bemolle"). Si noti che due intervalli consecutivi
di 2a neutra formano un intervallo di 3a minore: 3/4 + 3/4 =un tono e .

Fig. 2
do du::#[ffiﬁ]r:a g omi o R sl sl B s o

2a min

123 many

ahedtra  |Zaneutra i
(3 minare

(38 maggione

Nella fig. 3 sono messi a confronto il primo tetracordo (ossia le prime 4 note) del modo
maggiore, del modo minore e del magam rast.

Fig. 3

zcala [moda] di do maggiors
do _ e i fa

do . re tibh . - fa
"""" damagy  Zdamin 0 Jamagy
rnagarn rast

st _ ~ tukgh - zikah _ Jaharkah
T lamagy 0 Zaneura Zaneura

PR AR PR R

Come si vede, la terza nota (sikah) del magam rast divide all'incirca a meta il semitono
compreso fra mib e mi. Anche se non ¢ possibile generalizzare il fenomeno, resta il fatto che
in seno alla musica araba la produzione discografica nel corso del XX secolo ha favorito una
relativa attenuazione o talvolta l'eliminazione di questi intervalli neutri. Si puo dire che nella
musica pop di questi anni, la presenza o l'assenza di queste sottigliezze di intonazione - in
quanto "marchio" inconfondibilmente arabo - costituisce il segnale abbastanza esplicito da
parte di un artista della volonta di sottolineare o meno il proprio legame con la tradizione.

[8]

39



D) profilo melodico finemente elaborato anche virtuosisticamente con inflessioni microtonali,
abbellimenti e melismi.

Questa estrema sottigliezza dell'intonazione "microtonale" della musica araba ¢ connessa al
suo carattere essenzialmente melodico/eterofonico, che assegna alla dimensione melodica un
ruolo chiave nel discorso musicale. La civilta musicale araba ha accumulato una
ultramillenaria tradizione interpretativa che, sia in campo vocale, sia strumentale, pone
un'attenzione del tutto particolare alle minime sfumature del disegno melodico, con una
sensibilita spiccata per le piu sottili inflessioni e modulazioni della voce o dello strumento
(una sensibilita che nella musica colta europea ¢ andata in gran parte perduta, soppiantata dal
suo opposto, ossia dalla ricerca di un'intonazione quanto piu possibile stabile e definita per
consentire una buona condotta polifonica e armonica). A seguito dell'introduzione della
scrittura, la musica colta europea ha sviluppato una concezione della melodia che potremmo
definire di tipo "digitale" (una successione di entita discrete corrispondenti alle note sul
pentagramma), in contrapposizione alla natura "analogica" propria delle musiche di tradizione
orale, per le quali la melodia ¢ una curva da modellare finemente in tutte le sue sfumature.
Questa tendenza a delineare, sia nella musica vocale sia in quella strumentale, un profilo
melodico dall'intonazione continuamente mutevole, particolarmente ricco di inflessioni e di
modulazioni microtonali - dal flamenco, alla vocalita dell'ltalia meridionale, alla cantillazione
del Corano, ecc. - ¢ comune alla quasi totalita delle musiche di tradizione orale e non solo del
Mediterraneo).

E) vocalita fortemente pronunciata, dal un timbro spesso aspro, forzato, penetrante
("ipervocalita"), e ricca di tratti idiomatici prodotti con tecniche particolari che richiedono
+spesso una notevole padronanza e un lungo apprendistato.

I diversi caratteri della vocalitd rappresentano un fenomeno di straordinaria ricchezza e
complessita e costituiscono uno degli elementi principali nella definizione di una certa
identita culturale. Per questo lo studio della vocalita e delle diverse modalita di emissione
della voce sono uno dei terreni di studio piu importanti dell'etnomusicologia.

Alan Lomax ¢ lo studioso che forse piu di tutti ha approfondito questo tipo di ricerca,
sforzandosi di indagare le connessioni e la possibile interdipendenza fra contesto culturale e
carattere vocale. Lomax ha elaborato un metodo di classificazione e misurazione dei diversi
tratti o parametri (Lomax ne ha individuato ben 37) che concorrono a determinare un
determinato stile di musica vocale. Le sue ricerche sull'argomento sono raccolte nel volume
Folk Song Style and Culture, American Association for the Advancement of Science,
Washington, D.C., 1968. Le caratteristiche dell'emissione vocale in seno alle varie tradizioni e
culture, costituiscono dei criteri importanti non solo per l'apprezzamento e la valutazione
estetica della bravura di un interprete, ma anche per la definizione della natura e del
significato di un brano vocale. L'asprezza dell'emissione, ad esempio, un certo timbro roco o
lacerante, sottoposto a un sapiente controllo e indirizzato a fini espressivi, ¢ un valore molto
apprezzato tanto nel flamenco (la cosiddetta voz affilla), quanto nella musica araba dove viene
indicata col termine bahha. Sempre nella musica araba un tratto stilistico particolarmente
significativo ¢ la ghunna, un certo modo di "nasalizzare" il suono che, specificamente
richiesto nella recitazione coranica in relazione a certe sillabe, viene applicato anche nella
musica vocale tout court, suscitando precise associazioni di idee e risposte emotive (si
possono ascoltare notevoli esempi di ghunna negli esempi da C-01 a C-006).

F) prassi ¢ forme musicali che lasciano largo spazio all'improvvisazione e a scelte

estemporanee dettate dalla performance, ossia pensate per adattarsi al rapporto fra esecutore e
pubblico, e quindi modulabili e adattabili in un reciproco scambio interattivo.

40



L'interazione col pubblico, gli interventi ritmici o corali degli astanti, le esortazioni spontanee
o governate da regole precise, la possibilita di ripetere gli episodi piu apprezzati, la possibilita
di allungare o accorciare un brano o un episodio a seconda dell'opportunita, la natura stessa
dell'improvvisazione, e soprattutto la temperatura emotiva della performance, sono tutti
elementi che trovano modo di realizzarsi con una inesauribile varieta di opzioni, grazie al
fatto che la musica non ¢ confinata nella rigida stesura precostituita della pagina scritta. E' in
questo ambito che si collocano concetti decisivi e affini come il duende (letteralmente:
demone) nel flamenco o, nella musica araba, il tarab, termine intraducibile che sta a meta fra
sortilegio, incanto, felicita, appagamento, estasi.

Molto interessante a questo proposito ¢ uno scritto che Federico Garcia Lorca ha dedicato al
duende. Ne riportiamo alcuni passi particolarmente suggestivi nei quali si coglie il nucleo di
questo potere inesplicabile che l'interprete esercita sul pubblico:

[...] Estos sonidos negros son el misterio, las raices que se clavan en el limo que todos
conocemos, que todos ignoramos, pero de donde nos llega lo que es sustancial en el arte.
Sonidos negros dijo el hombre popular de Espafa y coincidi6 con Goethe, que hace la
definicion del duende al hablar de Paganini, diciendo: "Poder misterioso que todos sienten y que
ningun filésofo explica."

Asi, pues, el duende es un poder y no un obrar, es un luchar y no un pensar. Yo he oido decir a
un viejo maestro guitarrista: "El duende no esta en la garganta; el duende sube por dentro desde
la planta de los pies." Es decir, no es cuestion de facultad, sino de verdadero estilo vivo; es
decir, de sangre; es decir, de viejisima cultura, de creacion en acto.

Este "poder misterioso que todos sienten y que ningln filésofo explica" es, en suma, el espiritu
de la tierra, el mismo duende que abrasé el corazon de Nietzsche, que lo buscaba en sus formas
exteriores sobre el puente Rialto o en la musica de Bizet, sin encontrarlo y sin saber que el
duende que €l perseguia habia saltado de los misteriosos griegos a las bailarinas de Cadiz o al
dionisiaco grito degollado de la siguiriya de Silverio. [...]

Una vez, la "cantaora" andaluza Pastora Pavon, La Nifia de los Peines, sombrio genio hispanico,
equivalente en capacidad de fantasia a Goya o a Rafael el Gallo, cantaba en una tabernilla de
Cadiz. Jugaba con su voz de sombra, con su voz de estafio fundido, con su voz cubierta de
musgo, y se la enredaba en cabellera o la mojaba en manzanilla o la perdia por unos jarales
oscuros y lejanisimos. Pero nada; era inutil. Los oyentes permanecian callados. [...]

Entonces La Nina de los Peines se levantd como una loca, tronchada igual que una llorona
medieval, y se bebid de un trago un gran vaso de cazalla como fuego, y se sentd a cantar sin
voz, sin aliento, sin matices, con la garganta abrasada, pero... con duende. Habia logrado matar
todo el andamiaje de la cancion para dejar paso a un duende furioso y abrasador, amigo de los
vientos cargados de arena, que hacia que los oyentes se rasgaran los trajes casi con el mismo
ritmo con que se los rompen los negros antillanos del rito lucumi, apelotonados ante la imagen
de Santa Barbara.

La Nina de los Peines tuvo que desgarrar su voz porque sabia que la estaba oyendo gente
exquisita que no pedia formas, sino tuétano de formas, musica pura con el cuerpo sucinto para
poderse mantener en el aire. Se tuvo que empobrecer de facultades y de seguridades; es decir,
tuvo que alejar a su musa y quedarse desamparada, que su duende viniera y se dignara luchar a
brazo partido. {Y coémo cantd! Su voz ya no jugaba, su voz era un chorro de sangre digna para
su dolor y su sinceridad, y se abria como una mano de diez dedos por los pies clavados, pero
llenos de borrasca, de un Cristo de Juan de Juni.

[F. Garcia Lorca, Juego y Teoria del Duende (1933)]

[Tratto da: http://www.ilbolerodiravel.org/letteraturaspagnola/garcialorca/duende sp.htm]

41



Oltre ai tratti idiomatici e alle prassi esecutive, un altro criterio fondamentale di
classificazione delle musiche tradizionali in senso lato, ¢ quello della funzione che esse sono
chiamate a svolgere (cfr. Scarnecchia: 29ss). Funzioni comuni, riscontrabili in quasi tutte le
culture tradizionali, sono ad esempio quelle proprie della musica e dei canti
religiosi/devozionali, la poesia epica, 1 canti di lavoro, la musica per la danza, per le feste ecc.
Particolare rilevanza, con una collocazione in parte trasversale alle varie funzioni suindicate,
assumono le musiche legate a rituali che contemplano il raggiungimento della trance (o
transe), nell'ambito di cerimonie religiose, di festa, oppure di guarigione. Dalle comunita
gnawa del Marocco, al dhikr del sufismo, al tarantismo dell'ltalia meridionale si tratta di
tradizioni molto radicate, alcune delle quali oggi sono tuttavia a rischio di scomparsa. Per un
rapido esame di questi aspetti si rimanda senz'altro al testo di Paolo Scarnecchia.

Il testo di riferimento per quanto riguarda il fenomeno della trance in musica ¢ quello di
Gilbert Rouget, Musica e trance. | rapporti fra la musica e i fenomeni di possessione,
Einaudi, Torino 1986.

.20 Fraidentita locale, diaspora e modernizzazione.
Tradizione e meticciato nella musica del Mediterraneo.

ASCOLTI
A-06 Emil Zrihan Kochav Tzedek (improvvisaz.: mawwal)
A-07 " " " " (canzone)

[musica arabo-ebraico-sefardita]
A-08 Budapester Klezmer Band ~ Skutchna [musica klezmer dell'Europa centrale:
tradizione ebraico-ashkenazita (yiddish)]

B-08 Camaron de la Isla Cada véz que nos miramos
[flamenco]
B-09 Radio Tarifa Rumba Argelina

[nuevo flamenco - world fusion]

Al di 1a dell'enfasi che non di rado accompagna termini quali diaspora o contaminazione,
allorché si trattano (o si reclamizzano) musiche meticce, frutto dell'incontro e della
compenetrazione fra culture diverse, oppure legate a popolazioni che vivono lontane dalla
loro terra d'origine o, ancora, nomadi o sradicate dalla loro localita originaria, fenomeni del
genere sono quanto mai frequenti e operanti in molte delle tradizioni musicali che, nei secoli
passati come in epoca moderna, si sono sviluppate nelle diverse regioni mediterranee.
Potremmo anzi aggiungere che ¢ proprio a queste tradizioni ibride che si devono molti dei
contributi musicali piu originali e affascinanti in questa area geografica.

Musica ebreo-sefardita

Se si parla di diaspora, il pensiero corre immediatamente agli ebrei, popolo la cui storia ¢
segnata da una diaspora ultramillenaria. Nel loro spostamento verso Occidente, gli ebrei si
sono distribuiti lungo due direttrici principali. La prima & quella degli ebrei sefarditi (in
ebraico: Sefarad = Spagna) stanziatisi nella penisola iberica gia nell'alto Medioevo e vissuti
fianco a fianco degli Arabi fino alle soglie del Rinascimento, fino a quando cio¢ con la
"reconquista" da parte dei sovrani cattolici, iniziarono persecuzioni ed espulsioni che
colpirono soprattutto arabi ed ebrei. Gli ebrei subirono una sorte analoga a quella degli arabi,
rifugiandosi anch'essi in gran parte nel Maghreb, e da 1i spostandosi poi a Oriente, nel

42



Mashriq, in Turchia, nei Balcani, ecc. L'altra grande direttrice della diaspora ¢ quella degli
ebrei ashkenaziti (in ebraico: Ashkenaz = Germania), la cui lingua ¢ lo yiddish (un mix di
ebraico e tedesco), giunti dall'Europa Orientale e stanziatisi nelle regioni danubiane, in
Russia, Polonia, Germania, ecc.

La musica ebraica sefardita ha tradizioni ricchissime e molto antiche, tradizioni che
attualmente sono oggetto di particolare interesse in quanto depositarie di veri e propri
archetipi di ibridazioni interculturali. Emil Zrihan, ebreo marocchino, cantante dalle
indiscutibili qualita interpretative e virtuosistiche ¢ una delle figure di spicco di questo
panorama musicale che, sull'onda della world music, gode attualmente di un particolare
favore. Kochav Tzedek (A-06-07) ¢ una canzone tradizionale sefardita che qui viene proposta
in un connubio piuttosto usuale per questo genere di musica: un canto in lingua ebraica con
una veste musicale e una sonorita prettamente arabe (inclusa l'introduzione improvvisata
modellata su una forma poetica squisitamente araba quale il mawwal). Nelle scarne note
illustrative del disco il testo & cosi riassunto: «Stella di Jupiter: una stella ¢ nata, la sola di
questa generazione. Bambino, egli incontro il creatore ¢ portd parole di pace e d'amore».

Klezmer

Sebbene non sia riconducibile all'area mediterranea (vedi a riguardo le osservazioni a p. 35), il
klezmer, la musica popolare degli ebrei ashkenaziti, ¢ una delle musiche meticce piu originali
e vitali, nella quale convivono influssi molteplici e che ci ¢ sembrato opportuno inserire in
questa piccola antologia. Diffusa anche oltre oceano (a seguito del montante antisemitismo
che a cavallo fra XIX e XX secolo spinse molti ebrei della Mitteleuropa a migrare negli Usa)
il klezmer va annoverato fra i fattori che hanno contribuito alla nascita del jazz. In Italia la
musica klezmer ¢ conosciuta soprattutto attraverso gli spettacoli di Moni Ovadia. Skutchna
(A-08), l'esempio proposto ¢ un brano tradizionale eseguito da un gruppo di klezmer
ungherese fra i pit rinomati.

Flamenco

Altra grande diaspora che ha per teatro il bacino indoeuropeo ¢ quella del popolo rom,
originario probabilmente del Rajahstan indiano e spostatosi via via verso Occidente, lungo
rotte non molto dissimili da quelle degli ebrei. Profondamente ricettivi delle culture con le
quali sono entrati in contatto, i rom dell'Europa centrale si tramandano una musica
ampiamente compenetrata con il folklore balcanico e danubiano (musica tzigana). Qualcosa di
analogo ¢ accaduto per la musica degli zingari di Spagna, i gitanos, che assorbendo e facendo
propri molti elementi preesistenti del folklore iberico e della musica araba, hanno dato vita a
quel flamenco che ¢, da secoli ormai, un vero e proprio paradigma dell'esotismo e del
pittoresco, soggetto a infinite imitazioni e adulterazioni, perennemente esposto al rischio del

kitsch e dello stereotipo.

Nel XX secolo, ad opera di musicisti gitani e di vari intellettuali spagnoli, fra i quali Federico
Garcia Lorca e il compositore Manuel de Falla, ¢ iniziata una straordinaria opera di riscoperta
e di rivitalizzazione delle radici autentiche del flamenco che oggi in Spagna conta schiere di
studiosi e praticanti appassionati, ¢ materia di insegnamento nelle Universita e puo contare su
una schiera di interpreti di grande valore.

Fra questi, unanimemente ammirato come interprete forse insuperato nella seconda meta del

Novecento, segnato da una vita tormentata e morto nel 1992 a 42 anni per droga, ¢ il cantaor
José Monje Cruz, detto el Camardon de la Isla (camar6n = gambero) per via della sua

43



carnagione chiara e dei capelli rossi che per un gitano sono tratti somatici decisamente
inusuali. Genere squisitamente formulaico, basato su un repertorio di forme e ritmi (il
cosiddetto compés) estremamente variegato e arduo da padroneggiare, il flamenco nasce
come musica vocale animata da una profonda e insondabile carica di coinvolgimento emotivo
(il duende = demone) riservata a una cerchia di gitani che vi partecipano collettivamente col
battito delle mani e con movimenti di danza. I contenuti poetici del canto sono affidati a
coplas (strofe) intrise di sofferenza, non di rado inclini al patetismo, ma pervase da un
profondo orgoglio per la propria etnia.

Cada véz que nos miramos (B-08) ¢ una soled che si avvale dell'accompagnamento di uno dei
chitarristi virtuosi piu celebri del nostro tempo, Paco de Lucia, musicista che nell'ambito del
flamenco ¢ tanto osannato quanto osteggiato per le sue tendenze innovative e contaminatrici.
Ne forniamo di seguito il testo.

[tratto da: http://www.terra.es/personal5/camaronleyenda/paginal.htm]

Cada vez que nos miramos (solea de la Serneta, 1970)
(Antonio Fernandez Diaz y Francisco Sanchez Gémez)

Cada vez que nos miramos,
yo no s¢ por qué sera,

se le pone a esta flamenquita
la carita colora.

Que no me tienes carifio,
me manejas a tu placer
como si yo fuera un nifio.

Me senté sobre tu cama,
lagrimas como garbanzos
me caian por la cara.

Por Dios Tomasa
vente conmigo
y no tengas guasa.

E' opportuno sottolineare che il successo e la diffusione internazionale del flamenco sono
legati per lo piu ad aspetti tutto sommato esteriori e pittoreschi, stereotipi fra 1 quali
primeggiano l'abbigliamento, la danza frenetica, la sensualita sfrontata pervasa di machismo.
Musicalmente, al di fuori della Spagna il flamenco viene recepito per lo piu attraverso generi
ibridi che hanno legami piuttosto blandi con l'autentica tradizione locale o attraverso
rappresentazioni spettacolari di musica e danza anche di alto livello, nelle quali pero il
linguaggio espressivo del flamenco appare fortemente stilizzato sia musicalmente sia
coreograficamente. Di fatto, nonostante la popolarita internazionale di questa musica, la fama
dei piu grandi interpreti del flamenco odierno (Carmen Linares, Enrique Morente, Juan
Habichuela, Aurora Vargas, Tomatito, el Agujeta, ecc.) resta in gran parte circoscritta in
ambito nazionale.

Come esempio della ricezione internazionale del flamenco si puo citare il gruppo dei Gipsy
Kings che vengono abitualmente associati a questo genere di musica nonostante la rumba
catalana in versione pop che ha dato loro la notorieta abbia poco a che fare col flamenco. Piu
autentico e problematico ¢ invece il legame col flamenco di quel vasto filone musicale che in
Spagna va sotto il nome di huevo flamenco (con gruppi quali Ketama o Pata Negra), oppure di

44



quei musicisti che hanno sperimentato la commistione tra flamenco e musica andaluso-
maghrebina, con esiti non di rado molto suggestivi, anche in ragione dell'antica parentela
esistente fra questi due linguaggi. Dopo 1 saggi offerti tempo addietro da alcuni interpreti
storici del flamenco, attualmente i principali artefici di questa fusione sono 1 musicisti del raf
maghrebino (Khaled, Cheb Mami, ecc.) nel cui repertorio la convivenza tra flamenco e stilemi
maghrebini ¢ ormai un fatto acquisito. A costoro si puo aggiungere il gruppo Radio Tarifa
(Tarifa ¢ una cittadina all’estremo sud della Spagna), formato in prevalenza da musicisti
spagnoli, la cui musica persegue una programmatica fusione fra i due linguaggi. L'esempio
proposto, Rumba argelina (B-09), ¢ il loro brano di maggior successo nel quale il connubio ¢
proposto in prospettiva spagnola: flauto di canna (tipo nay o gasba) e percussioni del
Maghreb abbinate alla vocalita flamenca. Nel rai (ad. es.Cheb Mami - cfr. D-07) prevale
invece la tendenza a combinare la vocalita araba con l'accompagnamento della chitarra
flamenca.

l. 21 La canzone urbana del Novecento

ASCOLTI

B-10 Amalia Rodrigues Tudo isto é fado [fado - Portogallo]
B-11 Cheikha Rimitti Nakhla [rai - Algeria]
B-12 Ferdy Taifur Yolun sonu [arabesk - Turchia]
B-13 Rosa Eskenazi | lachanades [rebetiko - Grecia]
B-14 Umm Kulthtim . il-ward Jamil [ughniya - Egitto]

I brani elencati sono una sintetica antologia che ripercorre i luoghi e i generi descritti nel
capitolo conclusivo del testo di Scarnecchia, dal quale riprendiamo anche il titolo di questo
paragrafo. Le vicende che hanno dato origine a questi generi musicali, alcuni dei quali si
identificano nella tradizione piu importante, onorata e ancora ampiamente diffusa nella vita
musicale delle singole nazioni, sono estremamente complesse e spesso difficili da ricostruire.

Fado e rebetiko (cosi come il tango argentino) hanno in comune un'origine scaturita da
circostanze affini, ossia dalla convivenza forzata di gruppi etnici di diversa provenienza e
quindi dal mescolarsi di diverse tradizioni e stili musicali. Si tratta in entrambi i casi di generi
musicali sorti in periferie urbane fortemente degradate, zone portuali, bidonvilles, quartieri
fatiscenti trasformati in veri e propri ghetti dove si ammassano emigranti e profughi, costretti
a vivere in condizioni drammatiche di poverta e di sovraffollamento. Dal disagio di questa
condizione di sottoculture urbane, sradicate e degradate, ridotte ai margini della societa civile
e regolarmente esposte alla delinquenza e al malaffare, si sviluppa un genere di poesia
popolare per musica che trae la propria linfa per un verso dal dramma quotidiano, vissuto
sulla propria pelle e, per altro verso, fa tesoro dell'incontro forzato fra diversi idiomi musicali.
Ed ¢ precisamente da questa mescolanza inedita che scaturisce il carattere originale, ibrido
(ma al tempo stesso portatore di una fortissima nuova identitd) di queste musiche.

Fado

Le origini del fado (= fato) sono molto controverse, tuttavia ¢ opinione abbastanza condivisa
che esso giunga a maturazione verso la meta del XIX secolo, nei quartieri periferici di
Lisbona, dominio di gangsters (fadistas) e prostitute, dove si ammassano schiavi neri
emancipati, marinai disoccupati, profughi dal Brasile resosi indipendente nel 1822. Dalla

45



commistione di tradizioni popolari locali con i ritmi e le danze di origine brasiliana o africana
(immancabilmente bollate come lascive), scaturisce questa musica che ha nella saudade (una
malinconia confinante con la depressione) e in una visione fatalista della vita la sua cifra
poetica essenziale.

In Portogallo il fado ¢ considerato in pratica la musica nazionale di cui Amalia Rodrigues ¢
stata I'esponente forse piu grande e amata. Tudo isto é fado (B-10) oltre ad essere stato uno
dei grandi successi della Rodrigues ¢ quasi un manifesto poetico, nel cui testo ¢ sintetizzato
l'amaro sentimento esistenziale del fado.

Tudo isto é Fado (Anibal Nazaré - F. Carvalho)

Perguntaste-me outro dia
Se eu sabia o que era o fado
Eu disse que ndo sabia

Tu ficaste admirado

Sem saber o que dizia

Eu menti naquela hora

E disse que ndo sabia

Mas vou te dizer agora

Almas vencidas
Noites perdidas
Sombras bizarras
Na mouraria
Canta um rufia
Choram guitarras
Amor, ciume
Cinzas e lume
Dor e pecado
Tudo isto existe
Tudo isto é triste
Tudo isto é fado

Se queres ser 0 meu senhor
E teres-me sempre a teu lado
Néao me fales s6 de amor
Fala-me também do fado

A cancdo que ¢ meu castigo
S6 nasceu pra me perder

O fado é tudo o que eu digo
Mais o que eu nao sei dizer.

You asked me the other day
If I knew what fado was.

I said I didn't know,

You said you were surprised.
Without knowing what I said,
I lied then,

And said I didn't know.

[But I want to tell you now]

Vanquished souls,
Lost nights,

Strange shadows

In the Moorish quarter.
A whore sings,
Guitars weep,
[Love and jealousy]
Ashes and fire,
Pain and sin.

All of this exists,
All of this is sad,
All of this is fado.

If you want to be my man

And always have me by your side,

Don't speak to me oflove
But tell me about fado.

Fado is my sentence,

I was born to be lost.

Fado is everything I say,
And everything I cannot say.

(Translated by Caroline Shaw)

46



Rebetiko (anche: rembetiko, rembetika)

I1 rebetiko si sviluppa in Grecia, a seguito della sconfitta subita nella guerra del 1922 con la
Turchia che fece improvvisamente affluire ad Atene e al Pireo un numero imprecisato di
profughi (forse due milioni) che si trovarono a vivere in condizioni che si possono facilmente
immaginare. In questi quartieri sovraffollati, nei caffé¢ frequentati da fumatori di hashish, da
prostitute e da una folla di piccoli delinquenti denominati rebetis (ribelli) o manga, nasce il
rebetiko, frutto del processo di adattamento di una musica di impronta sostanzialmente turca a
stili e forme popolari di matrice greca ed europea, influenze fra le quali si annovera anche la
canzone napoletana.

Per quanto relativamente poco noto al pubblico internazionale, il rebetiko costituisce ancora
oggi il termine di riferimento obbligato per gran parte della musica greca odierna (da Mikis
Theodorakis, a Yorgos Dalaras, alla nuova stella del pop greco Eleftheria Arvanitaki).

Roésa Eskendzi, greca di origine ebrea, cresciuta a Istanbul e profuga poi ad Atene nel 1922,
dopo la rovinosa sconfitta della Grecia nella guerra con la Turchia, ¢ stata una delle interpreti
piu celebrate di questo genere. | lachanades (B-13) ¢ un brano del 1934 scritto da Vanghélis
Papazoglou che ebbe all'epoca un eclatante successo. Il ritmo ¢ quello tipico di una danza
detta zeibekikos, costruito su un ritmo in nove tempi (5+4).

Eccone il testo, tratto dalle note di copertina del cd (traduz. nostra dal francese)

Laggiu al mercato dei limoni

ci sono stati dei disordini:

hanno arrestato due venditori ambulanti
che giurano di essere innocenti.

Li hanno messi ai ferri

e li conducono in prigione.

Se non si trova il loro bottino

verranno massacrati di di botte.

- Signor poliziotto, non mi picchiare,

perché tu lo sai che ¢ il nostro mestiere.

E non domandarci il perché.

Abbiamo rubato della verdura,

abbiamo rubato delle ciabatte,

e come al solito eccoci davanti alle porte della prigione.

Ughniyya

Quanto alla canzone egiziana del Novecento, 1'ughniyya, essa rappresenta un fenomeno del
tutto diverso, scaturito da un processo di modernizzazione e di industrializzazione dell'attivita
musicale attraverso il disco, la radio, ecc. che rinnova e insieme rafforza la tradizione locale.
L'ughniyya si sviluppa all'interno di un tessuto sociale e politico che, per quanto tormentato,
proprio in questo nuovo genere musicale rinsalda e accresce il proprio senso di coesione e di
identita nazionale. Ughniyya ("canzone") ¢ un termine assai generico cui corrisponde
teoricamente una varieta di stili possibili, ma esso di fatto si identifica con le canzoni di Umm
Kulthiim, l'interprete che non solo I'Egitto, ma l'intero mondo arabo considera come la piu
importante personalitd musicale del XX secolo, l'espressione piu autentica e illustre della
propria moderna tradizione musicale.

L'aspetto forse piu straordinario di Umm Kulthtim (ci0 che fa di essa un caso piu unico che

raro nel panorama musicale del XX secolo) ¢ il fatto di coniugare nella sua figura di artista
l'interprete ineguagliata della piu nobile arte musicale e vocale e la star in assoluto piu

47



popolare e osannata dal grande pubblico, creando un legame inscindibile fra tradizione e
modernita. Nel vasto repertorio di Umm Kulthim (nome che forniamo nella traslitterazione
inglese di Virginia Danielson ma che viene trascritto con grafie molto diverse quali Omme
Kolsoum, Oum Kalthoum ecc.) transita e insieme si annulla il confine fra musica d'arte e
musica popular, fra classicita e attualita.

Naturalmente 1'ughniyya conta anche altri autorevoli autori e interpreti della musica e dello
spettacolo egiziano novecenteschi, da un precursore come Sayyid Darwish, acclamato artefice
del teatro musicale egiziano e scomparso poco piu che trentenne nel 1923, ai compositori che
collaborarono con Umm Kulthiim: Muhammad al-Qasabji, Zakariyya Ahmad, Riyad al-
Sunbati, fino a Muhammad Abd al-Wahhab, deciso fautore della modernizzazione € numero
uno fra i compositori egiziani del XX secolo. Ci sono poi i cantanti, figure la cui memoria ¢
ancora vivissima in Egitto e molti dei quali furono anche stelle del cinema: Farid al-Atrash,
Asmahan, Layla Murad, 'Abd al-Halim Hafiz. In epoca piu recente, alle soglie dell'esplosione
di un pop arabo marcatamente occidentalizzato, il binomio classicita/popolarita illustrato da
Umm Kulthiim, ¢ stato raccolto autorevolmente da interpreti femminili della generazione
successiva come la libanese Fairuz oppure Warda, cantante libanese-algerina nata in Francia
ma egiziana di adozione.

[I-Ward Jamil (B-14) ¢ un'ughniyya composta nel 1947 da Zakariyya Ahmad in magam
huzam, su parole di Bayram al-Tunisi; appartiene cio¢ agli anni indicati come il "periodo
d'oro"di Umm Kulthtim, costellato di creazioni che furono e sono ancor oggi popolarissime.
Ne forniamo il testo in traduzione italiana

[traduz. nostra dal francese, cfr: Samir Mégally, L'Egypte chantée. 2 - Oum Kalthoum,
Meégally, Paris 1997]

El-ward gamil

I fiori sono belli, ah quanto sono belli! E le loro foglie mirano alle nostre passioni
Quando un amante li offre alla sua amata, ¢ per esprimere che ¢ impaziente di vederla
Guarda i fiori e impara come essi parlano agli innamorati, guarda!

I narcisi si dondolano a destra e a sinistra sui rami con fierezza mista a cordialita

I loro petali dicono agli innamorati: «allontaniamoci dallo sguardo del geloso».
Anima del mio spirito, chi respira il tuo profumo non ti dimentichera mai.

A ogni bella creatura, va il tuo augurio di incontrare un amore che lo aspetta.

Guarda il bel gelsomino che ama sonnecchiare sui rami.

Con molto affetto, le mani avvolgono i volti e i fiori decorano i seni.

Arabesk

Lo straordinario successo della canzone egiziana ¢ sicuramente 1'elemento che ha fatto da
traino al sorgere di nuovi generi di musica leggera nei paesi del Medio Oriente, compresa la
Turchia, dove nel secondo dopoguerra l'arabesk ha dominato la scena della musica di piu
largo consumo. Il genere fin dal nome dichiara la propria influenza araba e, tuttavia,
rappresenta un fenomeno dal carattere profondamente diverso rispetto all'ughniyya. In questo
caso si tratta di musica che indubbiamente ha goduto e gode di un larghissimo successo,
circolando soprattutto attraverso il mercato delle musicassette e indirizzandosi soprattutto al
pubblico di pit modesto livello culturale con testi che narrano le vicende tristi della povera
gente con toni spiccatamente inclini al patetismo. Al contrario della canzone egiziana,
l'arabesk turco ha sofferto dell'ostracismo della cultura ufficiale e si ¢ andato a collocare nelle
posizioni basse nella gerarchia dei generi musicali. Giudicato come un fenomeno quasi
esclusivamente commerciale e artisticamente inconsistente, €sso non accenna tuttavia a
perdere di popolarita. Ferdy Taifur di cui viene proposto un brano intitolato Yolun Sonu (B-

48



12, tratto da una cassetta turca di produzione clandestina), ¢ uno degli interpreti di arabesk
piu famosi. La fama di Taifur, analogamente ad altri popolarissimi interpreti di arabesk come
Ibrahim Tatlises o Biilent Ersoy, per quanto grande in patria, non varca i confini nazionali, al
contrario di quanto accade invece alle nuove star del pop locale quali Tarkan o Sezen Aksu.
Rai

Teniamo da ultimo il ral algerino, fenomeno relativamente recente e drammaticamente
segnato da un destino tragico che ha visto morire per mano dei gruppi fondamentalisti
islamici molti dei suoi piu celebri interpreti (Cheb Hasni, Rachid Baba-Ahmed, Lila Amar,
Cheb Aziz, Lounes Matoub e altri), vittime di una ferocia integralista che negli ultimi cinque-
sei anni ha assassinato almeno una settantina di personalita algerine del mondo artistico e
culturale. Attualmente molti dei piu celebri interpreti di rai vivono all'estero, per lo piu a
Parigi, a causa dei fortissimi rischi che questi artisti corrono nel loro paese a causa del
carattere congenitamente trasgressivo di questa musica nei confronti della mentalita e della
morale islamica. Da genere musicale di intrattenimento per matrimoni e feste, fin dai primi
del Novecento, pur fra mille vicissitudini censure e proibizioni, il rai (= opinione, punto di
vista), con la sua carica anticonformista, il suo sarcasmo ribelle e disilluso, ha trovato
ospitalita nei caffé e nei night club di Orano, la citta piu occidentalizzata dell'Algeria e da
sempre additata come un luogo di perdizione.

Cheykha Rimitti, interprete che prosegue tuttora una carriera avviatasi negli anni '30, ¢ una
delle figure chiave del rai, vera "pasionaria" e sostenitrice di un modello di vita libero da ogni
costrizione moralistica (nei suoi testi esalta l'alcool, il sesso, ecc.), ma al tempo stesso
profondamente orgogliosa alla propria identita algerina. In Nakhla (B-11) la sua voce roca ¢
insinuante ¢ accompagnata da tastiere elettroniche, percussioni e dal gasba un flauto di canna
simile al nay; una combinazione di elementi che conferisce al sound un carattere tecnologico
e al tempo stesso impregnato di memorie tradizionali.

Dopo l'indipendenza dell'Algeria (1962) il rai ha via via adottato strumenti e arrangiamenti di
derivazione europea, fisarmonica, chitarra, tromba, stilemi jazzistici, ecc. (ma Cheikha
Remitti ha sempre manifestato un rifiuto piuttosto netto per questa evoluzione stilistica). Il
successo crescente favorito dal mercato delle cassette ha determinato una progressiva
attenuazione del tono corrosivo e ribelle del ral. Non sufficiente pero a sfuggire da un lato
alle censure dei vari regimi che si sono succeduti al governo dell'Algeria e, dall'altro, alle
persecuzioni del fondamentalismo islamico che nel rai vede la quintessenza di
quell'individualismo, di quella emancipazione da ogni costrizione moralistica che ¢ il suo
principale bersaglio. Attualmente nel rai va distinta la produzione degli artisti che vivono in
Francia, dal carattere pit marcatamente occidentale, rispetto alla superstite produzione locale
che attraversa un momento difficilissimo. Fortissima infatti ¢ la concorrenza del piu
tranquillizzante e disimpegnato chaabi*, la musica pop del Maghreb nei cui confronti (e il
fatto ¢ piuttosto significativo) nonostante il suo carattere occidentalizzato, il fondamentalismo
non si accanisce cosi ferocemente.

* Nei paesi del Maghreb ex francese (Marocco, Algeria, Tunisia) si usa traslitterare questo

termine arabo come chaabi. In Egitto, anglofono, si incontra invece la trascrizione shaabi. Ma
la parola ¢ la medesima e significa "gioventu".

49



ANTOLOGIA AUDIO

Lista degli ascolti previsti dal programma del I modulo
con relativi dati discografici e annotazioni.

2 compact disc (A - B)

Abbreviazioni: n.d. = non disponibile - n.i. = non indicato
Di alcuni brani viene fornita la classificazione riportata da All Music Guide (AMG) all'indirizzo:

A

www.allmusic.com.

traccia Dati identificativi
durata
A-01 Genere:  canto cristiano (gregoriano)
Luogo: Italia, XIII sec. (fonte: ms Biblioteca Apostolica Vaticana, Chigi C.V.138)
4:23 Interprete:  Kantores 96, dir. Bonifacio Baroffio
Titolo del brano [e autore]:  Ave Maria (responsorio) [trad.]
Titolo dell'album: 1l Gregoriano. Mille anni di musica
Produttore:  Ernesto Esposito (direzione artistica)

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

Roma, Monastero del Sacro Cuore di Gesu delle Monache Clarisse,
feb/mar 1996
Amadeus - DARP srl - AMS 3335 (3 c¢d), Milano, 1996

Il brano ¢ tratto dallo stesso album, ma non ¢ quello ascoltato in aula.

Vedi note d'ascolto al § 1.07

A-02 Genere:
Luogo:
6:08 Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

canto romano antico

Roma, VII-VIII sec. (fonte: ms Biblioteca Apostolica Vaticana, M.L. 5319)
Ensemble Organum, dir. Marcel Pérés

Veritas mea (offertorio) [trad.]

Messe de Saint Marcel. Chants de I'Eglise de Rome

Pere Casulleras (direzione artistica)

Grand Réfectoire de I'Abbaye Royale de Fontevraud, giugno 1991
Harmonia Mundi France - HMC 901382, 1992

Il brano ¢ tratto dallo stesso album, ma non ¢ quello ascoltato in aula.

Vedi note d'ascolto al § 1.07

50



A-03 Genere:

00:53 Luogo:

Interprete:

A-04 Titolo del brano [e autore]:
18:14

Titolo dell'album:

Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

musica arabo andalusa (nawba algerina)
Algeria
Mohamed Khaznadji (canto)
Ndba Ghrib (estratti) [tradizionale] [tab: ghrib]
03 Karsi
04 M'cedder: "Khadam Li Saadi"
Cana'a d'Alger (Anthologie de la musique Arabo-Andalouse vol. 2)
Tewfik Bestandji (direttore artistico):
Paris, Studio 106 Radio France, 18/11/91)
Ocora - Radio France - C 560003, Francia, 1992

Registrazione realizzata in coproduzione con i Centres Culturels Frangais en Algérie.

Tab (plurale: tubu) ¢ il termine maghrebino equivalente del magam.

Kdrsi (letteralmente: "sedile"): breve introduzione strumentale della nawba algerina

M'cedder (o msaddar, letteralmente: "prima fase"): ¢ il primo movimento cantato della nawba
Il testo € un muwashshah intitolato Khadam Li Saadi ("Schiavitu del piacere").

Vedi note d'ascolto al § 1.14

A-05 Genere:
Luogo:
3:06 Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto e testo al § .14

folklore

Italia

anonimi

Stornelli: "Signurinella mia" [anonimo]

Folk Music and Song of Italy. A Sampler

Anna Lomax Chairetakis, Jeffery A. Greenberg

Martano (Lecce), 16 /8/1954; rimasterizz.: Master Cutting Room, NYC, 1999
[Tradition Records TLP 1030, 1958]; ora in: Rounder - 11661-1801-
2, Cambridge, Mass., Usa, 1999

A-06 Genere:

2:20 Luogo:

Interprete:

A-07 Titolo del brano [e autore]:
3:39

Titolo dell'album:

Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

musica tradizionale ebraico-sefardita

Marocco

Emile Zrihan

Kochav Tzedek [tradizionale, arrangiamento di E. Zrihan]
06 Kochav Tzedek: mawwal [preludio improvvisato]
07 Kochav Tzedek [canzone]

Ashkelon

Yossi Fine

Studio Hamon, Tel Aviv

Piranha - CD PIR 1260, Germania, 1998

Alla libera improvvisazione nello stile del mawwal arabo, segue la canzone vera e propria in un arrangiamento
curato dallo stesso Zrihan. Nel gergo dei discografici questo genere di musica fortemente legato a tradizioni
locali viene spesso definito come roots (radici).

Vedi note d'ascolto al § 1.20

A-08 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:
Vedi note d'ascolto al § 1.20

3:56

klezmer (musica tradizionale ebraico-ashkenazita di lingua yiddish)
Ungheria

Budapester Klezmer Band

Skutchna [tradizionale]

Folklore Yiddish d'Europe centrale

Produzione Quint Records, Budapest

Studio Mafilm, Budapest, ottobre 1991

Harmonia Mundi France - HMA 1903070, 1992, 1994

51



A-09 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

2:57

musica islamica sufi: tekbir [makam: sigah]

Turchia

Tasawuf Musikisi

Segah tekbir [trad.]

Sufi Mizik [musicassetta]

n.i

n.i

Minareci Miizik Kasetleri - 4436, Miinchen, Germania, s.d.

Cassetta prodotta in Germania per il mercato turco (le informazioni riportate sulla cassetta sono solo in lingua

turca)
Vedi note d'ascolto al § 1.18

A-10 Genere:
Luogo:
3:49 Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § .18

musica islamica sufi: tekbir

Turchia

Ercan Irmak

Tekbir/Taleal Bedru Aleyna [trad.]

[Sufi Music of Turkiye vol.5 Dergah] ora in: Echos du Paradis - Sufi Soul
[n.d.] riedizione: Peter Pannke, Christian Scholze, Jean Trouillet
[n.d.]

[Mega Miizik - CD 005, Istanbul, Turchia, s.d.] ora in: World
Network - 26.982 (2 cd), Germania, 1997

A-11 Genere: musica islamica sufi: dhikr

Luogo: Kurdistan
7:02 Interprete:  Ahl -E Haqq Dervishes

Titolo del brano [e autore]: ~ Zikr Hymn [trad.]
Titolo dell'album:  Echos du Paradis - Sufi Soul
Produttore:  Peter Pannke, Christian Scholze, Jean Trouillet
Luogo e data registraz.:  febbraio 1989, Jeyhunabad, Iranian Kurdistan (registrazione di Jean During)
Etichetta e pubblicaz.: World Network - 26.982 (2 cd), Germania - 1997

Vedi note d'ascolto al § 1.18
A-12 Genere: musica tradizionale gnawa (sufi) [AMG: worldbeat]

Luogo: Marocco
7:34 Interprete:  The Gnoua Brotherhood of Marrakesh

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § 1.14

Djemma EI Fnah, Marrakesh, November 8th 1994 [trad.]
Moroccan Transe Il - Sufi

Frank Rynne for Delinquenté (postproduzione: Guy Marc Hinant)
Djemma el Fnah , Marrakesh (Marocco), 8 novembre 1994

Sub Rosa - sr97, Bruxelles, Belgio, 1996

A-13 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:
Vedi note d'ascolto al § 1.14

5:47

world beat [AMG: world]
Marocco - UK

Hassan Hakmoun

Bania [H. Hakmoun]

Trance

Jules Brooks, Simon Emmerson
n.d.

Real World - RCDW 38, UK, 1993

52



A-14 Genere:
Luogo:

5:15 Interprete:
Titolo del brano [e autore]:

Titolo dell'album:

Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § 1.17

global pop [AMG: world]

Pakistan - UK

Nusrat Fateh Ali Khan

Mustt mustt (Lost in His Work) [Nusrat Fateh Ali Khan]
Mustt mustt

Michael Brook

Real World Studios, UK [n.i.]

Real World - 0777 7862212 3, (Virgin-EMI), UK, 1990

A-15 Genere:
Luogo:

13:47 Interprete:
Titolo del brano [e autore]:

Titolo dell'album:

Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

gawwali (musica islamica sufi)

Pakistan

Nusrat Fateh Ali Khan

Haqq Ali Ali [tradizionale]

[The Vocal Art of the Sufis vol. 1] riedito in: Echos du Paradis - Sufi Soul
[n.d] - riediz: Peter Pannke, Christian Scholze, Jean Trouillet
[n.d.]

[JVC World Sounds CD VICG-5030-2] ora in: World Network -
26.982 (2 cd), Germania, 1997

11 brano appartiene al repertorio del canto gawwali, uno stile largamente impiegato dalle confraternite sufi
pakistane nella celebrazione del sama e del dhikr.

Vedi note d'ascolto al § .17

53



B

traccia Dati identificativi
durata
B-01 Genere: [AMG: world beat - world fusion]
Luogo: "International" [UK-Irlanda-Africa]
7:39 Interprete:  Afro Celt Sound System (featuring Sinead O'Connor)
Titolo del brano [e autore]:  Release [Emmerson, McNally, O'Lionaird, Russell, O'Connor]
Titolo dell'album:  Volume 2: Release
Produttore: ~ Simon Emmerson & Martin Russell
Luogo e data registraz.:  London, Sonic Innovation, s.d. [p. 1999]
Etichetta e pubblicaz.: Real World - CDRW 76, (Virgin-Emi), UK, 1999

L'indicazione "International" compare sulla copertina del cd. Su ogni cd di Real World c'¢ una striscia

multicolore (che fa parte del logo) sulla quale viene riportata la regione d'origine della musica contenuta nel cd.

Vedi note d'ascolto al § 1.14

B-02 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

5:11

[AMG: world beat-world fusion]

Marocco

Aisha Kandisha's Jarring Effects

A Muey A Muey [AKIJE., Laswell]

Shabeesation

Bill Laswell & Pat Jabbar El Shaheed

Bouaza, Casablanca 1991-92; Basel, Secret Laboratory 1992-93
[Barbarity (Barraka el Farnatshi), Basel, Switzerland, 1993] ora in:
Rykodisc - RCD 10336, Usa, 1995

Sulla copertina del disco ¢ applicata un'etichetta adesiva con I'indicazione "Moroccan Tribal Dub"
postproduzione realizzata a Brooklyn, NY, Greenpoint Studio

Vedi note d'ascolto al § 1.14

B-03 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

5:42

Dalle note di copertina: "un viaggio iniziatico ed eclettico, fuori dal tempo e dalle frontiere, in un'atmosfera dove

dj style [AMG: dance-pop]

indefinibile [Parigi, Maghreb...]

Claude Challe

Le Duc. Touareg [Challe-Le Duc]

Buddha Bar By Claude Challe

Claude Challe

luoghi non indicati - data della compilation: 1999

Mercury - CD 2 /546 365-2 / LC 00268, (Universal), 1999

lo spazio ¢ pieno di bellezza, di serenita e d'amore"

Il brano consiste nel remixaggio di Touareg, un brano di Le Duc (Didier Mignot) pubblicato originariamente nel

1998 per Il'etichetta Pschent
Vedi note d'ascolto al § 1.14

54



B-04 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

3:57

[AMG: experimental rock]

UK - Libano

Brian Eno/David Byrne (voce: Dunya Yusin, Libano)
Regiment [Eno, Byrne, Jones]

My Life in the Bush of Ghost

Brian Eno & David Byrne

NYC, Los Angeles, S. Francisco 1979-80

EG Records - EGCD 48, (Virgin), UK, 1981

La voce del cantante tradizionale libanese Dunya Yusin ¢ tratta da un brano pubblicato nell'LP The Human Voice
in the World of Islam, Tangent Records (dati n.d.)

Vedi note d'ascolto al § 1.14

B-05 Genere:
Luogo:
3:54 Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

ethno-pop - ambient [AMG: ethnic fusion-dance pop]

indefinibile [Francia-Africa centrale-Isole Salomone

Deep Forest (voce: Afunakwa)

Sweet Lullaby [Mouquet, Sanchez (melodia trad.)]

Deep Forest

Dan Lacksman [Postproduzione: NYC, London, Germany]
Bruxelles, Synsound Studio, 1992

[Epic, 1992] ora in: Columbia - COL 476589-2 (Sony Music), 1994

Nel brano d'apertura dell'album una voce pronuncia queste parole: «Somewhere deep in the jungle are living
some little men and women. They are your past. And maybe they are your future».

In Sweet Lullaby, contrariamente a quanto riportato con molta evidenza nelle note di copertina e nella
promozione del CD, anziché canti dei pigmei dell'Africa Centrale, viene campionata una ninna nanna dal titolo
Rorogwela, cantata da Afunakwa, giovane madre della comunita Baegu delle Isole Salomone.

Vedi note d'ascolto al § .16

B-06 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:
Vedi note d'ascolto a B-05 ¢ al § .16

6:12

jazz

Norvegia

Jan Garbarek

Pygmy Lullaby [trad. arr. J. Garbarek]

Visible World

Manfred Eicher

Oslo, Rainbow Studio, 1995

ECM - ECM 1585 529 086-2, Germania, 1996

Il brano si basa sulla stessa melodia utilizzata in Sweet Lullaby (#8) che Jan Garbarek ha evidentemente tratto da
Deep Forest, credendola quindi originaria dei pigmei (nel cd si legge: "african traditional melody"). Per un
ampio resoconto della vicenda cfr. I'articolo di Steven Feld, A Sweet Lullaby for World music:
http://www.bowdoin.edu/~triday/the jungle/dfpress 00-00-00sweetlullabyforworld.htm

B-07 Genere:
Luogo:
4:56 Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

world beat [dj remix di musica da film]

India - UK

Jolly Mukherjee with The Madras Cinematic Orchestra
(remixed by The Madras Magician)

Puriya Dhanashri [J. Mukherjee]

Fusebox

Jolly Mukherjee

n.i.

Palm Pictures - PalmCD 2026-2 DJ, UK, 2000

L'album contiene remix di musiche di Jolly Mukherjee curati da diversi artisti: State of Bengal, Underwolves,
The Madras Magician, Kingsuk Biswas, Badmarsh & Shri

Vedi note d'ascolto al § 1.15

55



B-08 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

3:50

flamenco (soled)

Spagna

el Camarodn de la Isla; Paco de Lucia

Cada véz que nos miramos [A. Fernandez Sanchez, Fr. Sanchez]

el Camaron de la Isla - con la colaboracion especial de Paco de Lucia
n.i.

n.i.

Philips - 848 528-2, (Polygram Ibérica), Madrid, 1970

Vedi note d'ascolto ¢ il testo del brano al § 1.20

B-09 Genere:
3:30 Luogo:
Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § 1.20

nuevo flamenco-world [AMG: Spanish Folk, International Folk,
Mediterranean, North Africa, Arabic, Worldbeat]
Spagna-Marocco

Radio Tarifa

Rumba Argelina [tradizionale - F.S. Duenas]

Rumba Argelina

Juan Alberto Arteche

n.d.

World Circuit/Nonesuch (Warner) - WCD042, London, 1996

B-10 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

rai

Algeria

Cheikha Rimitti

Nakhla ("la palma") [C. Rimitti - M. Maghni]

Nouar

Gafaiti production

Studi registraz: Harry Son, Cool Music, Studio Master (luoghi e date n.i.)
Sonodisc - CDS 7396 SD 40, Nanterre (Francia), 2000

Riassunto del testo (dalle note illustrative del cd):
Ho piantato la mia palma, avrei dovuto farlo nel mio giardino. Si semina quando si ¢ sicuri di restare, non
quando stai per partire, perché se mai avro voglia di assaggiare anche un solo dattero, i miei nemici me lo

rifiuteranno.
Vedi note d'ascolto al § 1.21

B-11 Genere:
Luogo:
4:27 Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

fado

Portogallo

Amalia Rodriguez

Tudo esto é fado [A. Nazaré, F. Carvalho]
Tudo esto e fado

J. Colina

n.d.

Alma Latina - ALCD 006, Barcelona, 1995

Vedi note d'ascolto e testo della canzone al § .21

56



B-12 Genere:  arabesk
Luogo: Turchia
5:49 Interprete:  Ferdi Tayfur
Titolo del brano [e autore]:  Yolun sonu [n.i.]
Titolo dell'album:  Ferdi Tayfur «14» [audiocassetta senza alcuna indicazione editoriale]
Produttore: n.i.
Luogo e data registraz.: n.i.
Etichetta e pubblicaz.: n.i.
Vedi note d'ascolto al § 1.21
B-13 Genere:  rebetiko
Luogo: Grecia
3:10 Interprete:  Rosa Eskenazi

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

I lachanédes [E. Papazoglou]

Smirneiko et Rebetiko. Les Grandes Chanteuses

André Ricros (concezione e realizzazione: Roberto Leydi)

Atene, 1934 (restauro e rimasterizz.: Studio Giga, Médias-Waimes,
Belgio, 1995)

[Gramophone A.O. 2141, s.d.] ora in: Silex - Y 225114, (Auvidis),
Francia, 1995

Per note d'ascolto ¢ testo della canzone, vedi § 1.21

B-14 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

6:01

Vedi note d'ascolto e testo al § .21

ughniyya

Egitto

Umm Kulthum

El-Ward gamil (il-Ward Jamil =1 fiori sono belli) [Z. Ahmad - B. al-Tunisi]
Rak El Habib

n.d.

n.i. [1947]

[...] ora in: Cairophon - EMI - CXGCD 616 (distribuzione: Digital
Press Hellas, Grecia), 1991

57



Riferimenti bibliografici d'esame

Le seguenti indicazioni bibliografiche sono limitate ai testi previsti
dal programma d'esame per il  MODULO del corso

A. A. 2002-2003

(il numero a fianco di ciascun titolo corrisponde alla
numerazione progressiva del programma d'esame)

ONG Walter J., Oralita e scrittura. Le tecnologie della parola, Bologna,
il Mulino, 1986

DISOTEO Maurizio, Antropologia della musica, Milano, Guerini, 2001
(eccettuato il cap. V)

SORCE KELLER Marcello, Musica e sociologia, Milano, Ricordi, 1996

FRITH Simon, L’industrializzazione della musica e il problema dei valori, in
Enciclopedia della musica, vol. I, Il Novecento, Torino, Einaudi,
2001

GAROFALO Reebee, Whose World, What Beat: the Transnational Music Industry,
Identity, and Cultural Imperialism, “The World of Music”,
XXXV/2, 1993, pp. 16-32

H
o1

Riferimenti bibliografici per il programma dell’A. A. 2001-2002

CARPITELLA Diego, Criteri per lo studio delle culture musicali, in ID., Conversazioni sulla
musica, Ponte alle Grazie, Firenze, 1992

FRITH Simon, L’industrializzazione della musica e il problema dei valori, in Enciclopedia della
musica, vol. I, Il Novecento, Einaudi, Torino, 2001

GAROFALO Reebee, Whose World, What Beat: the Transnational Music Industry, Identity, and
Cultural Imperialism, “The World of Music”, XXXV/2, 1993, pp. 16-32

MERRIAM Alan P., Antropologia della musica, Sellerio, Palermo, 1990

ONG Walter J., Oralita e scrittura. Le tecnologie della parola, il Mulino, Bologna 1986
SCARNECCHIA Paolo, Musica popolare e musica colta, Jaca Book, Milano, 2000
SORCE KELLER Marcello, Musica e sociologia, Ricordi, Milano, 1996

VAN PEER René, Taking the World for a Spin in Europe: An Insider's Look at the World Music
Recording Business, «Ethnomusicology», XLII1/2, 1999, pp. 374-384

st s ok sk ok sk ok s sk st s sk sk sk sk sk sk sk sk sk s sk sk sk sk sk sk sk sk s sk sk sk sk sk sl sk sk sk sk sk sk sk skokeoske sk sk skoskoskoskok

58

H O OH O H OH H



[ULM - Libera Universita di Lingue ¢ Comunicazione
DISCOGRAFIA E VIDEOGRAFIA MUSICALE
prof. Giordano Montecchi

APPUNTI DELLE LEZIONI - A.A. 2001-2002

Identita locale e fattore mediatico: 1'impatto dell'industria discografica
sulle musiche di tradizione orale del Mediterraneo.
Un esempio: I'Egitto

11 MODULO

La musica nel mondo arabo. La musica egiziana nel XX secolo

Indice [n.b.: i paragrafi in grigio sono trattati in modo piu esauriente nelle dispense del corso 2002-2003]

p. 2 I1.01 La musica degli arabi
"2 11.02 Musica e Islam
"4 11.03 Le principali tappe storiche della musica araba
"5 11.04 Problemi di classificazione della musica araba e islamica
"6 I1.05 Il suono della parola: la recitazione del Corano
"7 I1.06 L'adhan
"8 11.07 Le forme classiche della poesia per musica e il sufismo
" 10 I1.08 La musica religiosa popolare: dhikr e madih
12 I1.09 La tradizione della musica strumentale
" 13 I.10 11 takth
" 16 IL.11 Excursus storico. L'Egitto nel XX secolo.
17 I1.12 La musica egiziana dalla Nahda
all'affermazione dell'industria discografica
" 20 I1.13 Gli effetti del disco sullo stile e sulla prassi musicale
"21 I1.14 Il Congresso internazionale di Musica araba del Cairo
"22 I1.15 Il cinema
"25 II.16 La radio e la mediatizzazione della musica.
" 27 .17 I1 fenomeno Umm Kulthim
"32 I1.18 La musica egiziana dopo Umm Kulthim
" 37 Glossario
" 45 Lista degli ascolti

" 52 Riferimenti bibliografici d'esame



I1. 01 La musica degli arabi

In questi appunti del II modulo, faremo riferimento, pur con varie integrazioni, al testo di
Habib Hassan Touma, La musica degli arabi che, per quanto datato (la prima edizione, in
lingua tedesca, risale al 1975) e particolarmente limitato in merito agli sviluppi recenti, resta a
tutt'oggi l'unica trattazione esauriente della musica araba sotto il profilo storico e sistematico
disponibile in lingua italiana.

Va sottolineato innanzitutto il fatto che "arabo" e "islamico" non sono affatto sinonimi.
Pertanto non c'¢ identita fra musica araba e musica islamica (in altre parole: esiste una musica
islamica che non ¢ araba - ad esempio la musica religiosa indonesiana; cosi come esiste
musica araba che non ¢ islamica: ad esempio la musica degli arabi-ebrei sefarditi - cfr ascolti
A-06-07).

Esiste inoltre un serio problema nel definire quali sono i caratteri che identificano la musica
araba in quanto tale. Essa infatti, nella vasta area del "mondo arabo", si presenta, come
abbiamo gia ricordato, assai diversificata e mescolata a tradizioni musicali di nazioni quali la
Turchia o 1'Iran ( = Persia) che le sono strettamente apparentate eppure conservano una loro
identita autonoma. Possiamo dire tuttavia che l'elemento forse piu sostanziale al quale si puo
ricondurre per sommi capi l'identita musicale araba ¢ il sistema modale del magam (plurale:
magamat). 1l sistema del magam comporta un insieme di caratteristiche comuni:

a) predominio della tradizione orale.

b) uso di determinati modi, intervalli e formule ritmiche (wazn) secondo un canone (ossia un
insieme di regole) fissato in una trattatistica che decorre dal Medioevo. Questo canone ¢
stato via via rivisto e aggiornato ma mai messo in discussione nella sua sostanza.

¢) prassi formulaica che si affida largamente all'improvvisazione e all'ornamentazione.
d) primato della componente melodica

e) tendenza all'eterofonia quando la musica si svolge con il concorso di piu voci.

In relazione alla situazione odierna, dominata dai mezzi di comunicazione di massa (oralita
secondaria) e da un fittissimo interscambio fra culture diverse, Virginia Danielson (cfr.
Danielson 1988), sulla scorta di Ali Jihad Racy (uno dei massimi studiosi della musica araba
contemporanea), sottolinea inoltre la impossibilita di stabilire nette distinzioni nella odierna
musica dei paesi arabi fra cio che ¢ arabo e cid che ¢ occidentale, fra tradizionale ¢ moderno,
fra classico e pop, in quanto ogni genere musicale presenta influssi e elementi molteplici che
appartengono sia all'una sia all'altra categoria.

I1. 02 Musica e Islam

La storia della musica araba parte da un'epoca anteriore all'introduzione dell'lslam (I'Islam
conta gli anni a partire dal 622 d.C., I'anno dell'Egira, la fuga di Maometto a Medina).
L'epoca anteriore, chiamata jahiliyyah (lett.: ignoranza), ¢ caratterizzata dalla tradizione delle
gainat (o giyan), figure quasi leggendarie che furono insieme raffinate musiciste, cantanti,
poetesse, nonché bellissime ed espertissime entraineuses che conoscevano alla perfezione
l'arte di dare piacere agli uomini e allietavano le notti delle corti e delle residenze patrizie
della penisola arabica. Le gainat, molte delle quali erano straniere (persiane, etiopi, ecc.), si
ritiene siano la prosecuzione di un'antica tradizione mesopotamica in cui la musica era in gran
parte appannaggio di interpreti femminili.



Questa originaria commistione fra musica e piacere ¢ senza dubbio uno degli elementi
decisivi nel determinare l'atteggiamento di sospetto che la religione islamica ha coltivato da
sempre nei confronti della musica. Maometto fece esperienza diretta di questa realta e la sua
predicazione ando senza dubbio a colpire pesantemente questo costume che era fortemente
radicato in seno alla societd preislamica. Ciononostante il Corano non si abbassa a fare
giustizia sommaria della musica, anche perché essa (proprio nelle Sacre scritture che anche
I'Islam riconosce come veritd rivelata) vanta autorevoli avvocati difensori. Fra essi, ad
esempio, il Re David che la Bibbia raffigura con la sua arpa e il suoi canti di preghiera,
raccolti poi nel libro dei Salmi.

In effetti nel Corano non c’¢ nessun giudizio esplicito sulla musica, né pro, né contro di essa,
ma gli Hadith (ossia i testi raccolti successivamente che tramandano le frasi e i discorsi
attribuiti a Maometto) e la Sunna (l'altra grande raccolta di precetti e di insegnamenti che
I'Islam considera come testo sacro) pullulano di sentenze dalle quali molti teologi deducono
che la musica ¢ da considerarsi haram (proibita). In realta, molti studiosi dell'Islam ritengono
ormai appurato che gli Hadith costituiscono una tradizione in parte spuria, accumulata nel
tempo per fare della religione uno strumento piu facilmente adattabile alle ragioni della
politica e della shari'a, 1a legge islamica.

Nel Corano dunque non si parla della musica, tuttavia vi sono alcuni versetti nei quali si
menzionano la voce seducente di Satana, il crogiolarsi nelle vanita o in discorsi oziosi che
sviano dalla fede (cfr Corano, sure 17,63 - 31,6 - 53,57). In questi versetti c'¢ chi legge un
riferimento alla musica intesa come attivita oziosa e anticamera del vizio, alimentando una
disputa che, per quanto possa sembrare anacronistica, ¢ tutt'altro che conclusa. Di fatto nei
paesi dove vige la shari'a, questo genere di interpretazioni produce gli effetti che conosciamo
(in Iran, Sudan e, soprattutto, nell'Afghanistan dei mujaeddin e poi dei talebani).

Se qualche mullah o ayatollah o ulema o mufti (ossia qualche autorita religiosa islamica - per
quanto 1'Islam non ammetta il clero come istituzione organizzata), sulla base di una sua
interpretazione del Corano, della Sunna o degli Hadith, emette una fatwah, ovvero una
sentenza di condanna della musica, la cosa produce precise conseguenze giuridiche e penali
sanzionate dalla shari’a. Verra ordinata la chiusura dei locali e dei cinema e la polizia
religiosa interverra per punire i trasgressori pit o meno duramente (non molto diversamente
da quanto accadeva all’epoca dell’Inquisizione, oppure nello Stato Pontificio fino a due secoli
fa, quando i papi ordinarono a piu riprese la chiusura dei teatri e le cantanti di opera lirica
venivano considerate come creature di Satana).

Eppure, come gia sappiamo, proprio I’Islam ¢ la culla di un movimento spirituale che ha
elevato la musica a una dignita senza uguali, facendone il mezzo privilegiato per raggiungere
la completa comunione con Dio. Dalla Persia alla Turchia, dal Pakistan al Maghreb, la
diffusione del tasawwuf, movimento mistico ed esoterico meglio noto col nome di sufismo, si
avvio fin dal VII secolo, radicandosi nella coscienza popolare grazie a una dottrina i cui
richiami all’interiorita e alla fratellanza facevano piu presa della proliferante e sempre piu
cervellotica precettistica dei mullah. Nel corso dei secoli non mancano casi di mistici del
sufismo perseguitati ¢ messi a morte. Il caso piu celebre ¢ quello di Hallaj (IX-X sec.) che
venne decapitato dopo essere stato sottoposto a lunghe torture.

Vestiti di indumenti di lana grezza (suf), 1 dervisci si raccoglievano, allora come oggi, in
confraternite di asceti iniziati alla tariga (via) e alla pratica del sama (ascolto), ossia la
meditazione musicale che risveglia nell’anima il ricordo della sua origine e la porta intonare



I’armonia del cosmo in unione con Dio. Nel dhikr (ricordo, evocazione di Dio), la grande
preghiera del sufismo, il canto, la musica, la danza (quella roteante delle confraternite
Mevlevi ¢ divenuta celebre anche in Occidente), le invocazioni ad Allah, proseguono per ore,
fino a quando si manifesta la presenza di Dio (hadra) e i partecipanti entrano in uno stato di
trance e di estasi mistica (wajd).

Per una visione d'insieme del sufismo e della sua vasta produzione poetica e letteraria si
consiglia il volume [ mistici dell'lslam. Antologia del sufismo, a cura di Eva de Vitray
Meyerovitch, Guanda, Parma 1991.

I1. 03 Le principali tappe storiche della musica araba

Senza ripercorrere diffusamente la storia della musica araba ci limiteremo a elencarne alcune
tappe:

- fino al VII sec.: epoca della jahiliyyah.

- VII-VIII sec., epoca di al-Hijaz (cosi si chiama la regione della penisola arabica con le citta
della Mecca e Medina), epoca di espansione e di spledore dell'lslam, governato dai califfi
Omayyadi. Lo Hijaz, anche dopo che nel 661 gli Omayyadi trasferiscono la loro capitale a
Damasco, conserva il ruolo di preminenza fra le regioni soggette al dominio islamico. In
questo periodo fanno la loro comparsa i mukhannat, cantori effeminati, vengono poste le
prime basi del sistema musicale e fissate le prime regole e forme del canto (al-ghina").

-661-750, califfato degli Omayyadi, capitale Damasco. Nel 756 gli Omayyadi si insediano a
Cordova in Andalusia (in arabo, al-Andalus = Spagna).

-750-1258, califfato degli Abbasidi. Nel 762 la capitale viene spostata a Baghdad. In questo
periodo (786-809) si colloca il regno di Harun al-Rashid "il Giusto", il califfo reso celebre
dalle Mille e una notte. Via via, col crescere dell'influenza persiana decade l'antico stile
musicale dello Hijaz e sorgono forti contrasti fra musicisti innovatori (Ibrahim al-Mahdi) e
difensori della tradizione (Ishaq al-Mawsili). Fra il IX e il X secolo operano i primi grandi
trattatisti musicali arabi quali al-Kindi e al-Farabi).

- 822, in conflitto con I'ambiente musicale di corte, Ziryab astro nascente della musica araba,
lascia Baghdad e si trasferisce presso la corte degli Omayyadi a Cordoba. Qui fonda la scuola
che dara origine alla straordinaria fioritura della musica arabo-andalusa. Questa tradizione
sopravvissuta alla cacciata degli arabi ad opera dei re cattolici, e proseguita poi, fra mille
difficolta, nel Maghreb e in Egitto, ha tramandato fino all'epoca moderna la piu classica delle
tradizioni arabe.

- 1258, Con la conquista e distruzione di Baghdad ad opera dei Mongoli, inizia quella che
viene considerata la lunga fase di decadenza della musica araba, accentuata dalla successiva
dominazione turca.

- XIV sec. Dalla Turchia inizia I'espansione dell'lmpero Ottomano. Nel 1453 i turchi
conquistano Costantinopoli che viene ribattezzata Istanbul.



- XVI sec. L'Impero Ottomano conquista Siria, Egitto, Arabia, Baghdad, la Mesopotamia e la
Persia. Nei paesi arabi soggetti all'Tmpero la musica turca (a sua volta profondamente legata
alla tradizione araba), conquista una supremazia che proseguira fino al XIX secolo.

- XIX sec. Inizia la riscossa degli arabi che, con 1'appoggio delle potenze occidentali, riescono
via via a conquistare margini crescenti di autonomia dall'lmpero Ottomano. In questo
processo di risveglio nazionalistico e insieme di modernizzazione, 1'Egitto si guadagna il
ruolo di nazione guida del mondo arabo. Proprio in Egitto, nella seconda meta del XIX sec., si
manifesta una forte spinta alla rinascita della tradizione musicale araba, la cosiddetta Nahda
("rinascita"), il cui obiettivo ¢ di sottrarsi al predominio della scuola turca e di rinnovare lo
stile della classicita.

- XX sec. In Egitto (dal 1904) e poi in Libano prende avvio il rapido sviluppo dell'industria
discografica che porta al formarsi di un nuovo, vasto pubblico soprattutto cittadino, i cui gusti
determinano l'affermazione di nuovi generi musicali di piu facile consumo. Poco dopo, a
partire dagli anni Venti, prendono il via le trasmissioni radiofoniche che danno un contributo
decisivo all'ampliamento in senso popolare del pubblico. L'avvento dei mass media produce
quindi anche nei paesi arabi quel confronto - o conflitto se si vuole - fra difensori di una
musica d'arte, legata alla tradizione classica, € musica popular di largo consumo, fortemente
influenzata dai modelli occidentali. Ma a differenza dell'Europa e dei paesi industrializzati in
genere, nel mondo arabo questo confronto, come abbiamo gia ricordato, presenta caratteri
molto diversi, soprattutto per la presenza di interpreti e autori, specie egiziani, come Umm
Kulthim o Muhammad 'Abd al-Wahhab. Forti di una popolarita senza pari ¢ di un
grandissimo ascendente, essi furono capaci di coniugare nella propria opera aspetti in
apparenza antitetici fra loro, proponendosi a un tempo come campioni dell'arte classica,
pionieri dell'innovazione e beniamini del grande pubblico.

I1. 04 Problemi di classificazione della musica araba e islamica

Riallacciandoci a quanto gia detto in precedenza a proposito dell'oralita, del sistema del
magam, del sufismo, del rapporto fra musica e Islam, cerchiamo ora di riassumere alcuni
aspetti basilari della musica araba in relazione ai vari generi, forme e stili musicali che
esemplificheremo con alcuni ascolti.

La prima distinzione che si potrebbe porre sarebbe quella fra musica profana e musica
religiosa (Touma tratta in effetti separatamente i due ambiti). Tuttavia questa distinzione
viene in parte a cadere e si rivela poco praticabile in quanto in entrambi i generi si ricorre
spesso alle medesime forme poetiche e agli stessi stilemi musicali.

Piu funzionale - per quanto di comodo - ci sembra piuttosto seguire una distinzione fra musica
vocale e musica strumentale, ambiti come vedremo anch'essi strettamente intrecciati, ma che
tuttavia possono essere trattati separatamente.

Partiremo quindi dalla musica vocale che, storicamente - dalle gainat a Umm Kulthim - ¢
l'asse portante della civiltd musicale araba e ci consente di trattare insieme musica religiosa e
musica profana.

Storicamente la letteratura e la poesia araba hanno coltivato un costante e proficuo rapporto
con la musica, e lo stesso vale per la musica, che pone le proprie fondamenta sulla parola,
sulla sonorita e sul ritmo propri della lingua araba (nell'arabo si distinguono una lingua
letteraria classica, e una colloquiale o dialettale). In ultima analisi la virti suprema di un
cantante ¢ proprio la sua capacita di rendere evidente il significato poetico attraverso una



perfetta resa del suono verbale mediante la pronuncia, l'articolazione, il timbro e le altre
risorse della tecnica vocale. Questa assoluta centralita della parola rimanda immediatamente
alla parola per eccellenza, ossia al Corano. Secondo il giudizio unanime degli studiosi di
musica araba, il Corano - nonostante la ben scarsa sintonia fra teologi e musicisti - costituisce
in effetti il punto di riferimento obbligato dell'arte musicale.

I1. 05 11 suono della parola: la recitazione del Corano

La recitazione del Corano ¢ un'arte molto difficile, riservata a fedeli in possesso di particolari
doti musicali. I suoi principi basilari vengono appresi fin da bambini alla scuola coranica
(kuttab) che, non casualmente, costituisce una tappa obbligata nell'apprendistato della quasi
totalita dei grandi interpreti della musica araba. Secondo la religione islamica, il senso, il
significato della parola divina viene identificato quasi nel suo stesso suono, dunque la
recitazione, la pronuncia sono soggette a regole precise e rigorose, le stesse regole che i piu
grandi cantanti trasferiscono e applicano nella loro arte vocale. L'elogio piu alto di Umm
Kulthtim ¢ proprio nel generale riconoscimento che la sua inarrivabile capacita di interpretare
e rendere la parola cantata l'arte le viene dalla sua padronanza della recitazione coranica.

Lo studio del Corano e della recitazione coranica - il tajwid, all'interno del quale si distingue
un particolare stile di recitazione detto fartil - prosegue per anni e si conclude solitamente
all'Universita al-Azhar del Cairo, con il conseguimento della qualifica di shaykh.

Di fatto la corretta recitazione del Corano implica anche la padronanza dell'intonazione e
quindi la conoscenza dei principi del maqgam, del sistema che ¢ alla base della musica araba.
Ciononostante per la dottrina islamica la recitazione del Corano non ¢ considerata una forma
di canto e non ha nulla a che fare con la musica. Proprio per questo la persona che declama il
Corano non viene indicata col termine di munshid (cantante di inni religiosi), bensi col
termine di mugri (recitante).

Come esempio ecco il tartil dei primi versetti della seconda sura ("Sura della vacca")
nell'interpretazione del siriano Shaykh Hamza Shakkur. All'inizio, come sempre accade nella
recitazione del Corano, vengono pronunciate le parole iniziali della prima sura che apre il
Corano

ASCOLTO
C-01 Hamza Shakkdr, Tartil del Corano, II, 1-5 (Sura "della vacca")
Testo
I:1 Bi ism 'illaah ir rah.maan ir rah.iim
Nel nome di Dio,il clemente, il misericordioso
II:1 Alif-Laam-Miim
Alif Laam Miim
I1:2 Zaalika al kitaab laa rayb fehi huda(n) 1i al muttaqiin
Questo e il libro scevro di dubbi dato come guida per i timorati di Dio,
I1:3 'Allaziina yu'minuun bi al ghayb wa yuqiimuun as. S.alaah wa min maa
razaqnaahum yunfiquun
i quali credono nell'lnvisibile, eseguono la Preghiera ed elargiscono cio che abbiamo
loro donato;



II:4 wa 'allaziina yu'minuun bi maa unzila 'llayka wa maa unzila min gablika wa bi al
'aakhirah hum yuqinuun
e che credono in cio che é stato rivelato a te e in cio che é stato rivelato prima di te e
son certi del mondo dell'Oltre.
II:5 'Ulaa'ika alaa huda(n) min rabbhim wa 'ulaa'ika hum al muflih.uun
Questi sono i ben guidati da loro Signore, questi son coloro che prospereranno.

Questo tartil ¢ in magam bayati, un magam la cui scala comprende intervalli "neutri"
corrispondenti all'incirca a 3/4 di tono (cfr. le figg. 4 ¢ 5 che mettono a confronto le scale dei
magamat rast, bayati e saba; cfr. anche le figg. 2-3 degli appunti I modulo). A proposito del
magam saba (cfr. A-07) merita segnalare una sua particolarita decisamente fuori della norma,
ossia il fatto che la sua scala (contrariamente a una caratteristica comune alla quasi totalita
delle scale musicali conosciute) non abbraccia un'ottava giusta, ma pur partendo dal re,
conclude sul reb per poi passare al mi (anziché al mi semi-bemolle come nella prima ottava).

Fig. 4
d;u : dl::# e mil:]m:ih r’r|1i : fla : 31::Ih : 3||:|I :snll# : |F| : Ei':l SEE si : dln:u : re:b e
rast w L] ] ] L] " " L]
bayati w L] L] L] L] L] L]
zaba w " " " " " B
Fig. 5
A manarn razt A magam bay
|5 | =%
5 —— gy e—E— Bl T —— gy re——— G,
P12 o1
e o U
A maram saba | c
| PB |!]
- re—t BCL.

I
|5 =y
ore—-* >S

Y

I1. 06 L'adhan

Accanto alla recitazione del Corano, altra istituzione fondamentale della liturgia islamica ¢
I'adhan, ossia l'appello alla preghiera che risuona cinque volte al giorno dall'alto del minareto
e chiama 1 fedeli al rito del sald (preghiera). L'adhan che veniva un tempo intonato a
squarciagola dal muezzin, e che rispetto alla lettura del Corano ha una veste musicale assai piu
ricca ed elaborata, non di rado virtuosistica, viene oggi diffuso attraverso altoparlanti che ne
trasmettono versioni registrate come quelle che che si ascoltano negli esempi seguenti.
L'adhan viene intonato secondo formule tradizionali e magamat molto conosciuti che variano
a seconda delle ore del giorno. Gli esempi che seguono sono quattro diverse interpretazioni di
un adhan intonato su una formula melodica molto diffusa, in magam rast (la prima
esecuzione ¢ integrale, le altre tre sono limitate ai primi due versetti).



ASCOLTI

C-02  Dogan Dikmen Ezanrit Muhammedi [adhan, Turchia]
C-03  Shaykh 'Abd al-Basit  adhan (Egitto, estratto)

C-04  Sabri Mudallal adhan (Damasco, estratto)

C-05  Suleyman Dawid adhan (Aleppo, estratto)

Testo

Allahu akbar [twice]

Allah is Greatest
Ash-hadu an la ilaha illa-1lah [twice]
1 bear witness that there is no god but Allah
Ash-hadu anna Muhammadan Rasulu-1lah [twice]
1 bear witness that Muhammad is the messenger of Allah
Hayyi 'ala s-salah [twice]
Hasten to the prayer
Hayyi 'ala 1-falah [twice]
Hasten to salvation
Allahu akbar [twice]
Allah is Greatest
La ilaha illa-1lah.
There is no god but Allah

I1. 07 Le forme classiche della poesia per musica e il sufismo

Nelle moschee la presenza del canto e della musica ¢ sempre stata soggetta a forti limitazioni,
quando non addirittura proibita del tutto (gli strumenti, a parte qualche percussione, sono
comunque vietati). Pertanto nelle moschee I'eventuale componente musicale delle preghiere e
delle funzioni religiose ¢ di norma limitata al solo canto, affidato per lo piu a un solista al
quale si unisce un coro spesso in funzione responsoriale (con il compito cio¢ di rispondere al
solista ripetendone una frase o un ritornello). Questo repertorio vocale, cantato su testi poetici
composti appositamente (e nettamente distinto quindi dalla recita del Corano) viene indicato
col termine generico di inshad (innodia). L'inshad trova ampio spazio soprattutto nei riti e
nelle preghiere delle confraternite sufi, in particolare in quelle cerimonie specificamente
imperniate sulla musica e sulla danza che vanno sotto il nome di sama (ascolto), oppure hadra
(presenza) e nelle quali si celebra collettivamente il dhikr, la preghiera che il sufismo
prescrive ai suoi adepti in aggiunta al sald giornaliero comune a tutti i musulmani (il dhikr
puo essere celebrato anche in silenzio, in forma individuale).

Un esempio molto rigoroso di inshad colto di ispirazione sufi ¢ quello offerto da Suleyman
Dawid, "gran muezzin" della Moschea di Damasco nell'esempoio seguente. Nel ruolo del
munshid (il cantante di inshad), sostenuto dagli interventi corali dei figli e senza nessun
accompagnamento strumentale, Daw(id esegue una suite (nawba) su componimenti poetici
scritti in lingua letteraria nelle forme classiche del muwashshah (forma strofica fiorita
originariamente in Andalusia), e della gasida (il metro piu importante e illustre della poesia
araba). Si tratta in entrambi i casi di composizioni strofiche, che prevedono cio¢, ad ogni
nuovo verso o strofa della poesia, la ripetizione di una o piu frasi musicali - a volte con
funzione di ritornello. Mentre il coro intona questi versi nella loro veste melodica piu
semplice, il solista si cimenta ogni volta in raffinate e difficili improvvisazioni nelle quali ha



modo di mostrare tutta la sua maestria vocale. Nell'esempio riportato, si ascolta il
muwashshah col quale ha inizio questa nawba in magam bayati della durata complessiva di
circa un'ora.

ASCOLTO
C-06  Suleyman Dawid & figli  Nawba: Muwashshah Sara min Makkatin
Testo (parziale, tratto dalle note di copertina del disco)
1. Sara min Makkatin bi-Buragqi 'izzin li-agsa masjidin wa-'ala s-sama'a,

He went from Mecca to Jerusalem on the wings af Burdq and

raised himself to theskies,

2. Mufattahatun lahu l-abwabu minha, yujawizuha ilii l-oarshi (i)rtiga'a,

Where the doors were opened to him : He went through them up oa the Throne.

Se la forma puramente vocale ¢ I'emblema della tradizione religiosa piu antica e osservante,
fin dal Medioevo il sufismo ha contribuito fortemente al progressivo arricchimento musicale
dei riti che le confraternite celebrano spesso al di fuori delle moschee. Abituale nelle
celebrazioni religiose sufi ¢ la presenza degli strumenti che, in pratica, affiancano il munshid
sostituendo il coro. Nell'esempio seguente si ascolta un estratto da una suite strumentale e
vocale denominata wasla (un termine diffusosi in Egitto a partire dal XIX sec., all'epoca della
Nahda, la rinascita). Il complesso strumentale € un tipico esempio di fakht (vedi piu avanti), il
piccolo complesso impiegato nella musica araba classica, presente qui in una formazione
ristretta a ganin (il salterio a pizzico), nay (flauto di canna) e percussione [rigq e bendir].

Anche in questo caso siamo in presenza della usuale integrazione di forme musicali profane in
ambito religioso. Il brano, in magam saba, inizia con un bashraf , una composizione antica di
autore anonimo, cui segue un fagsim (improvvisazione libera) del ganiin. Viene poi eseguito
un sama'i, una breve composizione del musicista siriano Tawfiq al-Sabbagh (1892-1964) che
si basa su una tipica formula ritmica in 10 tempi (wazn sama'i thaqil, cfr. lo schema di fig. 6).
Segue un tagsim del nay, al termine del quale inizia il primo brano vocale della wasla, un
muwashshah, che si apre con il verso Adir lana akwaban ("Fai circolare i calici di vino"). Al
termine del muwashshah, il munshid, Shaykh Hamza Shakkur, improvvisa un /ayali, ossia un
vocalizzo da cantare su una breve formula fissa ("yah 1il, ya 'In", "Oh notte mia, oh occhi
miei!") col quale si conclude il nostro esempio.

ASCOLTO
C-07 Hamza Shakkir & Ensemble al-Kindi Wasla en Saba [estratto]
a) 00.00 Bashraf sabd
b) 02:50 Tagsim ganiin
c) 04:42 Sama't saba
d) 06:24 Tagsim nay
e) 10:00 Muwashshah "Adir lana akwaban"
f) 13:34 Layalin



2 3 4 5 1

7 £
1 2 o 1
|| | L L T 1 ece
A 0 & NMNE W MNMNBH B W

durn tak durmm  dum  tak dum

Nota

Il wazn (ritmo) del samai thaqil ¢ formato da due elementi di cinque tempi o battiti (ragrah)
ciascuno, per un totale di dieci nagrah. Nella prima parte gli accenti forti cadono sul 1° e 4° tempo,
nella seconda parte sul 1°-2° ¢ 3° tempo (6°-7° e 8°). Poiché un tamburo puo emettere un timbro
diverso a seconda di come viene percosso, la teoria musicale araba classifica i colpi della
percussione in due tipi principali: dum (timbro scuro) e tak (timbro chiaro). All'ascolto, con un po'
di attenzione, non ¢ difficile seguire questo svolgimento ritmico.

La consuetudine di utilizzare nell'innodia religiosa muwashshah e qasida (ossia le forme
poetiche piu illustri della musica classica profana, sia arabo-andalusa sia orientale), rende di
fatto molto labile in termini musicali la distinzione fra musica sacra e musica profana che, in
effetti, da un punto di vista stilistico (e talvolta anche in senso letterale, come accade nel
ghazal della musica sufi), parlano un linguaggio comune. Questo interscambio riguarda non
solo muwashshah e gasida, bensi anche altre forme poetiche, sia colte sia popolari. E' il caso
del gia citato layali, oppure del dawr (o dor) - una forma poetica strofica in lingua classica o
colloquiale fiorita nell'Egitto dell'Ottocento all'epoca della Nahda. Un altra forma in versi
usata sia nella musica religiosa sia in quella profana, ¢ il mawwal, breve componimento
poetico espressamente concepito per essere totalmente improvvisato su un ritmo libero.

I1. 08 La musica religiosa popolare: dhikr e madih

Tutte queste forme, in una veste piu popolare e redatte in lingua araba parlata, non di rado
dialettale, fanno la loro comparsa anche fra i canti del dhikr celebrato pubblicamente.

I1 sufismo tiene in altissima considerazione il dhikr collettivo (cfr. a riguardo gli appunti del I
modulo) che, specie in occasione dei mawalid (le feste che celebrano l'anniversario della
nascita del Profeta o dei santi), riscuote una forte partecipazione popolare (si calcola che in
Egitto forse il 10% della popolazione faccia parte di confraternite sufi).

La celebrazione pubblica del dhikr assume di regola la fisionomia di una una vera e propria
festa musicale che puo durare ore ed ore. Esso si svolge sotto la guida di uno shaykh che puod
svolgere anche la funzione di munshid, o meglio, trattandosi in questo caso di componimenti
per lo piu in lingua popolare, di maddah. A seconda della confraternita che 1'organizza, il
dhikr puo svolgersi in modi, luoghi e circostanze diverse, di regola perd esso culmina nella
interminabile e ripetitiva danza sacra, il cui lento crescendo conduce coloro che vi partecipano
alla percezione della hadra, la presenza divina, e quindi all'estasi (wajn)

11 dhikr, che si apre sempre con la recita del Corano si articola in numerose fasi che includono
preghiere, invocazioni, Du'a (supplica ad Allah), Takbir, Asmah'u-llah (I'elencazione dei 99
nomi di Allah), ecc. La parte musicalmente piu ricca ed elaborata del dhikr celebrato in
pubblico ¢ pero il madih - letteralmente: "glorificazione" - nel quale il solista (il termine
maddah indica appunto il cantante di madih), coadiuvato dal coro, canta e improvvisa su testi

10



strofici, modellati sulla flasariga di muwashshah, qasida, dawr, oppure liberi tipo mawwal o
layali.

Rispetto all'inshad colto, il madih ha un carattere molto piu estroverso, immediato,
musicalmente orecchiabile, ma la competenza e il virtuosismo del cantante sono messi alla
prova non meno severamente. In questi testi religiosi, presi dalla tradizione o composti ex
novo, in linea con l'illustre produzione poetica del misticismo sufi, si fa uso di un linguaggio
spesso molto ardito, che sfida le censure della morale religiosa mediante un frequente ed
esplicito riferimento all'amore carnale, all'amplesso, al desiderio dell'altro. Qeste immagini
poetiche vengono interpretate come metafore dell'amore divino, secondo il gusto del ghazal,
l'antico genere di poesia amorosa sufi che compare quasi immancabilmente nei testi di madih.
In Egitto i maddah godono di un largo seguito popolare, la loro musica ha una vasta
circolazione (soprattutto in cassetta), viene trasmessa alla radio e alcuni di essi come Shaykh
Ahmad al-Tuni, Shaykh Yasin al-Tuhami, Shaykh Ahmad Barrayn hanno raggiunto una
notorieta internazionale nel circuito della world music, con cd pubblicati e distribuiti da case
discografiche straniere.

L'esempio seguente propone la parte iniziale (fino a 13:22) e la parte conclusiva (da 13:22 alla
fine): di un madih interpretato da shaykh Ahmad Barrayn con l'accompagnamento del coro in
funzione responsoriale, della percussione e con l'intervento iniziale del flauto gharb (una
varieta di nay). Si noti la lenta e progressiva accelerazione del ritmo (nell'insieme il brano
dura circa mezz'ora) Il pezzo si apre per l'appunto con un tagsim gharb, cui segue
un'improvvisazione vocale (mawwal) che porta all'entrata del canto strofico su ritmo misurato
in quattro, nel quale viene dato largo spazio all'improvvisazione vocale del solista. Il ritmo in
quattro tempi ¢ il ritmo d'obbligo nei canti sufi che accompagnano la danza, per consentire ai
partecipanti un preciso movimento oscillante del corpo e della testa da sinistra a destra. Nel
corso dell'esecuzione Ahmed Barrayn si cimenta in improvvisazioni molto libere e fantasiose,
fra le quali si ascolta (da 08:08 a 08:42 circa) un'esplicita citazione del tema conclusivo di una
delle canzoni piu celebrate e amate del tardo repertorio di Umm Kulthtim, al-Atlal ("Rovine"),
una gasida musicata da Riyad al-Sunbati nel 1967.

ASCOLTO
C-08 Sheikh Ahmad Barrayn 'Ulbet al-Sabr (estratto)

Un'interessante documentazione audiovisiva della celebrazione del dhikr in Egitto ¢ stata
proposta a lezione con il video Celebrating the Prophet in the Remembrance of God: Sufi
Dhikr in Egypt, realizzato dalla prof. Valerie Hoffman docente di antropologia della religione
presso la Illinois University di Urbana-Champaign.

Oltre allo script del video distribuito a lezione, un approfondimento dei contenuti di questo
video si puo leggere nel sito: http://www.unomaha.edu/~wwwjrf/hoffmans.htm.

Un ulteriore resoconto molto dettagliato e aggiornato su inshad, dhikr e madih in Egitto si
deve a Michael Frishkopf, Inshad Dini and Aghani Diniyya in Twentieth Century Egypt: A
Review of Styles, Genres, and Available Recordings, Middle East Studies Association
Bulletin, winter 2000. L'autore ¢ docente presso 1'University of Alberta (Canada). L'articolo ¢
consultabile online all'indirizzo:
http://w3fp.arizona.edu/mesassoc/Bulletin/34-2/34-2%20Frishkopf.htm

11



I1. 09 La tradizione della musica strumentale

All'interno della vasta area geografica dove viene coltivata l'arte del magam, si ¢ soliti
distinguere cinque grandi regioni stilistiche: il Maghreb, 1'Egitto, la Siria, I'Iraq e la penisola
arabica. A parte le numerose diversita di varia natura (nomenclatura, repertorio e carattere dei
magamat piu utilizzati, strumenti, forme musicali, ecc.), uno degli elementi che accomunano
queste diverse aree fin dal Medioevo ¢ proprio la predilezione per un'organizzazione formale
che prevede, sia nella musica religiosa, sia in quella profana, l'alternarsi di brani strumentali e
vocali disposti in una lunga suite che puo raggiungere la durata anche di parecchie ore.

Nel Maghreb si tramanda tutt'ora l'insigne repertorio arabo andaluso della niiba (o nawba),
largamente caratterizzato dalla poesia del muwashshah e che a seconda delle regioni
(Marocco, Algeria, Tunisia) presenta differenze di stile e di forma (per un esempio, cfr. I
Modulo, A-03-04).

In Egitto, da almeno centocinquant'anni a questa parte, si ¢ imposta la was/a, una suite sul cui
impianto formale ¢ fiorita la musica della Nahda, e su cui si sono fondati e si fondano
ampiamente tanto la musica religiosa sufi, quanto la musica di intrattenimento nei locali
pubblici, nonché la moderna ughniyya cresciuta e affermatasi a partire dagli anni Trenta ad
opera di Umm Kulthiim.

Anche la musica siriana, raccolta attorno alle due scuole di Damasco e Aleppo, coltiva la
propria particolare suite, denominata fasi/ (ma si incontrano anche wasla e nawba, cfr. C-06,
C-07), mentre in Iraq sopravvive la nobile e antica tradizione del magam al-'iraqi che si
compone nella imponente struttura del fas/, una suite vocale e strumentale che puod
raggiungere le tre-quattro ore di durata.

Nella cornice della suite, in alternanza con gli episodi vocali, vengono inserite le diverse
forme strumentali, definitesi in varie epoche e aree geografiche, nelle quali si puo fare una
distinzione fondamentale. Da un lato il fagsim, ovvero l'improvvisazione solista, spesso
virtuosistica, nella quale si esplica pienamente l'arte del magam. Si tenga presente che 1
magamat, suddivisi in "generi" si avvicinano al centinaio, per cui i musicisti, anche i piu colti,
non praticano l'improvvisazione sull'intero repertorio, ma hanno un loro repertorio
selezionato. Dall'altro lato ci sono le forme composte - ma sempre tramandate oralmente,
almeno fino al recente passato. A volte si tratta di composizioni di autore anonimo, antiche di
secoli, altre volte sono opera di autori conosciuti, vissuti in epoca piu recente.

Si incontrano forme quali la dulab, la tamilah (di origine egiziana), il bashraf e il sama'i,
forme queste ultime derivate dai corrispondenti modelli turchi-ottomani del peshrev e del
semai e adottate nell'ambito della musica araba nel corso XIX secolo. Si tratta per lo piu di
composizioni brevi, che si esauriscono nell'arco di pochi minuti (una dulab ¢ una melodia che
po durare pochi secondi) con funzione di preludio, intermezzo o conclusione all'interno di
una suite.

Una breve dulab si ascolta come introduzione al muwashshah Ya mimati (C-10); si confronti
il brano con C-11, dove viene presentata un'esecuzione piu recente della stessa composizione
e dove la dulab ¢ assente. Esempi di tagsim si ascoltano nella wasla in magam saba
dell'Ensemble al-Kindi (C-07: 02:50; 06:24) e all'inizio di C-08. Sempre C-07 inizia con un
bashraf , mentre a 04:42 viene eseguito un sama'i (cfr. sopra, § Le forme classiche della
poesia per musica e il sufismo).

12



11.10 11 takht

Come si puo facilmente immaginare, il mondo arabo, cosi differenziato al proprio interno,
annovera una grande quantita e varieta di strumenti musicali che possono combinarsi fra loro
nell'esecuzione dei vari generi musicali, sia puramente strumentali sia vocali.

La formazione classica della musica araba ¢ il takht che comprende un ristretto numero di
strumenti a corda, a fiato e a percussione (cfr. C-07, C-09, C-10)

11 takht ¢ in altre parole un organico strumentale variabile - diciamo da 3 a 6 esecutori - i cui
strumenti fondamentali (tutti di origine molto antica e le cui caratteristiche variano da regione
a regione) sono i seguenti:

al-‘ud ("1l liuto", trascritto spesso alla francese come oud), armato con 5 corde (di cui 4 corde
doppie + una singola) e cassa "piriforme" (ossia a forma piu 0 meno di pera). E' considerato il
sovrano degli strumenti arabi, anche perché tutto il sistema arabo dei magam elaborato dai
grandi trattatisti del passato ¢ stato creato facendo riferimento allo ‘iid

[foto: http://www.larkinam.com/MenComNet/Business/Retail/Larknet/Catalog]
Nota
Negli esempi dell'antologia audio non c'¢ nessun brano nel quale si ascolti uno ‘id in primo piano.
Per ascoltare qualche tagsim (improvvisazone) di questo strumento in formato Real audio potete
visitare www.zeryab.com che ha una pagina dedicata ai tagsim (vi potrete ascoltare assoli di ‘ad,
ganiin ecc.). Vi consiglio di ascoltare gli esempi nella parte inferiore della pagina (ad es. 1'irageno
Munir Bashir che ¢ stato uno dei maggiori virtuosi di ‘@d di questo secolo).
L'indirizzo ¢: http://www.zeryab.com/Etaksim.html

Qanun: ¢ uno strumento con la cassa armonica a forma di trapezio su cui sono tirate le corde
(72-75, ma il numero puo variare sensibilmente) che vengono pizzicate con dei plettri di
metallo fissati alle dita. Un tagsim ganiin si puo ascoltare in C-07 a 02:50)

[foto: http://www.larkinam.com/MenComNet/Business/Retail/Larknet/Catalog]

13



Kamanja (kamanche o, in turco, kemencé): € uno strumento affine al violino a quattro corde
con una piccola cassa armonica di forma sferica. Si suona con un archetto, da seduti,
tenendolo posato verticalmente sulla coscia sinistra. Da oltre un secolo a questa parte viene
molto spesso sostituito col violino occidentale. Un altro antico strumento a corda che si suona
con l'archetto ¢ il rabab (rababa, rebab) che ha solo 2 corde, la cassa allungata, ma ha un
carattere piu folklorico e contadino e non viene utilizzato nel takht.

[foto: http://www.larkinam.com/MenComNet/Business/Retail/Larknet/Catalog]

Nay (in turco: ney). E' un flauto di canna a sei fori di dimensioni variabili che si suona
appoggiandolo all'angolo della bocca e tenendolo in una caratteristica posizione inclinata. E'
uno strumento particolarmente amato dai sufi che al suono del nay (secondo I'immagine di
una celebre poesia di Rumi) associano il lamento dell'anima che desidera ricongiungersi a
Dio. Il suono del nay (o di flauti similari) si pud ascoltare in: A-09 (da 01:50), A-10 (da
01:57), A-11, C-07 (06:24).

[foto: http://home.att.net/~maged.k.mikhail/pictures.htm]

1l lamento del flauto

Ascolta il flauto di canna e il suo lamento, come canta la separazione:
dalla giuncaia mi hanno reciso,

e da allora il mio lamento fa gemere 1'uomo e la donna.

Io chiamo un cuore che la separazione strazia,

per rivelargli il dolore del desiderio.

Ogni essere che sta lontano dalla sua fonte

aspira al tempo in cui le sara unito.

Fuoco e non vento: ¢ tale il suono del flauto.

Perisca chi non ha questa flamma!

Fuoco dell'amore nella canna, ardore dell'amore nel vino!

14



Ndy, compagno per chi vive separato dall' Amico,
e 1 cui accenti squarciano i nostri veli:
lui, veleno e antidoto, confidente e amoroso,
chi mai ne vide I'eguale?
(Jalal ad-Din Rami, XIII sec.)

[tratto da: I mistici dell'Islam. Antologia del sufismo, a cura di Eva de Vitray Meyerovitch,
Guanda, Parma 1991]

Riqq (reqq). E' un piccolo tamburo "a cornice" con una sola pelle e dei piccoli cimbali (=
sonagli di metallo) inseriti nella cornice di legno. Oltre al rigq, esistono molte varieta di
tamburi a cornice di varie forme e dimensioni, con o senza sonagli e denominati in vari modi
(duff, tar, bendir). Quest'ultimo anch'esso di varie dimensioni ¢ un tamburo a cornice dotato
di alcune corde che sfiorano la pelle, producendo alla percussione un particolare "ronzio".

[immagine: http://almashriq.hiof.no/lebanon/700/780/fairuz/legend/instruments.html]

Derbukka (darabukkah, ecc.), chiamato anche fabl: tamburo a forma di calice, con una sola
pelle. Si suona da seduti tenendolo sdraiato sulla coscia (con la pelle quindi in verticale). Lo
strumento tradizionale ¢ in terracotta decorata con una pelle di pesce (molto sottile ¢ molto
sonora). Oggi ¢ fabbricato in ghisa e monta una pelle sintetica.

[foto: http://www .larkinam.com/MenComNet/Business/Retail/Larknet/Catalog]

Il takht, nelle sue varie combinazioni, ha espresso per secoli la sonorita tipica della musica
araba. A partire dal XIX secolo, il takht ¢ stato via via integrato con l'inserimento in numero
crescente di strumenti ad arco europei (violini, violoncelli, ecc.) e poi, nel XX secolo, con
l'introduzione di altri strumenti come fisarmonica, pianoforte, chitarra elettrica, tastiere
elettroniche, ecc. L'allargamento dell'organico ad altri strumenti ¢ un fenomeno largamente
diffuso, che non riguarda solo la musica pop piu occidentalizzata, ma si riscontra anche nella

15



musica che viene considerata furath (letteralmente: eredita), ossia classica, quale quella di
Umm Kulthiim, al-Sunbati, 'Abd al-Wahhab, ecc. Oggi 'uso del takht ¢ ormai riservato alla
musica religiosa di ispirazione sufi e a quelle esecuzioni musicali che intendono ricollegarsi
alla tradizione classica pre-moderna o comunque anteriore al XX secolo.

I1.11 Excursus storico. L'Egitto nel XX secolo

Gia ripetute volte nelle pagine precedenti, il nostro discorso ci ha portati a focalizzare lo
sguardo sull'Egitto al quale in effetti dedicheremo la parte conclusiva del nostro itinerario.
Non a caso, poiché ¢ proprio 1'Egitto che dal XIX secolo in poi ha fatto da traino alla rinascita
e insieme alla modernizzazione della musica araba nel suo insieme.

Nel XIX sec. I'Egitto era all'avanguardia fra i paesi arabi nel processo di modernizzazione
dell'agricoltura, nell'industrializzazione e nell'urbanizzazione che in pochi decenni fece del
Cairo la metropoli piu popolosa del Medio Oriente. Questo sviluppo si € accompagnato a
ricorrenti crisi sociali e politiche in un paese che, nella seconda meta del XIX sec., sebbene
fosse ufficialmente ancora territorio dell'Impero Ottomano, era in realta largamente autonomo
e quindi obiettivo ambitissimo degli interessi economici delle grandi potenze europee.

In conseguenza di cio, nel XX secolo 1'Egitto ha vissuto da un lato le tensioni e i conflitti con
il potere coloniale inglese che nel 1882 vi aveva insediato un suo protettorato, anche al fine di
tenere sotto controllo una nuova e vitale via di comunicazione come il canale di Suez
inaugurato nel 1869. Per altro verso la storia moderna dell'Egitto ¢ segnata dalle vicissitudini
di una monarchia e di un potere largamente corrotti, coinvolti in inestricabili intrecci d'affari
con gli inglesi che hanno prodotto crisi ricorrenti, rivolte, bancarotte, fino alla rivoluzione del
1952 che segno la caduta della monarchia e porto alla proclamazione della repubblica sotto la
guida del presidente Jamal 'Abd al-Nasir (Nasser).

Nonostante l'indubbia connotazione dittatoriale, il regime di Nasser ha rappresentato per
'Egitto un periodo di sviluppo eccezionale, con aspetti simili a cio che il governo di Kemal
Ataturk ha rappresentato per la Turchia. All'insegna del "socialismo arabo" da lui teorizzato,
Nasser avvio una poderosa politica di modernizzazione, di riforme sociali e di laicizzazione,
contrastando e neutralizzando quel movimento panarabo e integralista dei Fratelli Musulmani
che costituisce 1'avanguardia storica del fondamentalismo islamico dei nostri giorni. Sotto il
suo governo l'economia e la societa egiziana ricevettero un fortissimo impulso che ne
consolido la leadership nel mondo arabo.

Alla morte di Nasser, nel 1970, gli succedette il suo piu stretto collaboratore, Anwar Sadat
che, via via, muto alquanto gli orientamenti del regime. Poco prima di essere ucciso in un
attentato (1981), Sadat aveva avviato infatti un processo di democratizzazione, aprendo nel
contempo un dialogo con 1'Occidente e con gli Usa, e firmando quella pace con Israele che
probabilmente gli ¢ stata fatale facendolo finire nel mirino dei terroristi islamici.

A tutt'oggi, sotto il governo di Hosni Mubarak, I'Egitto resta il principale interlocutore

dell'Occidente fra i cosiddetti "paesi arabi moderati", mentre al proprio interno combatte una
cruenta e sorda lotta per tenere a freno il fondamentalismo islamico.

16



I1.12 La musica egiziana dalla Nahda all'affermazione dell'industria discografica

Nahda, gia lo sappiamo, vuol dire rinascita. Il XIX secolo per la musica egiziana ¢ in effetti
una sorta di rinascimento nel quale si avvia un originale processo di rivalutazione della
identita musicale araba, largamente decaduta durante il lungo periodo di dominazione
ottomana. Si trattd per un verso di una riattivazione dei legami con la tradizione antica, per
altro verso di un grande sforzo di rinnovamento e di modernizzazione nei confronti di una
tradizione locale che gran parte dei musicisti e degli intellettuali vedevano come stagnante,
confinata negli stilemi consunti di un folklore contadino e dialettale, in gran parte estraneo
all'ereditda della grande tradizione araba classica che da secoli languiva, priva di spinte
vivificatrici o di personalita musicali di rilievo, capaci di rilanciarne le sorti.

Musicisti come Abduh al-Hamuli (1845-1901) Muhammad Uthman (Osman, 1855-1900),
Shaykh Ytsuf al-Manyalawi (1847-1911; cfr. C-09) si proposero di rinnovare la tradizione
compositiva delle lunghe suites arabo-andaluse e orientali, ricuperarono le forme classiche
della poesia per musica (muwashshah e gqasida) e ne consolidarono di nuove (dawr).
Nell'Ottocento, in Egitto, si afferma cosi la wasla, forma moderna della suite che, dal XIX
sec. in poi, ha costituito 'ossatura della musica colta, e ha esercitato una notevole influenza
anche sullo sviluppo della canzone moderna (ughniyya), facendo da modello alla cosiddetta
"canzone lunga" sviluppatasi in particolare con Umm Kulthiim (cfr. Danielson 1997: 145-6).
Il movimento di rinascita culturale fu di portata piu ampia, non solo musicale, e fu
particolarmente vivace negli anni Sessanta e Settanta, all'epoca del regno del khedivé Isma'il
Pascia (il titolo di khedivé era un titolo concesso dal sultano di Istanbul).

Fu in questo periodo che comincio a diffondersi 1'abbigliamento alla effendi (in turco:
signore), con l'abito occidentale e il fez (il copricapo turco in feltro a tronco di cono), in luogo
della jallabiyya, ossia la tradizionale lunga veste araba, e il turbante. In genere era proprio
l'abbigliamento a denotare l'orientamento culturale di un intellettuale o di un artista.

Per quanto riguarda la musica gli effetti del rinnovamento furono molteplici. Nello stesso
periodo, mentre si rafforzava la presenza della musica e dell'opera occidentale (con la
fondazione ad es, del Teatro dell'Opera del Cairo dove nel 1871 si tenne la "prima" dell'opera
Aida di Giuseppe Verdi), prese il via lo sviluppo di un teatro musicale arabo ad opera
soprattutto di Shaykh Salama Hijazi (1852-1917) e poi di Sayyid Darwish (1892-1923).

La vita musicale trovo alimento nel moltiplicarsi dei concerti che si tenevano nei saloni di
ricevimento delle residenze aristocratiche o della ricca borghesia, ma anche nei caffé e nei
locali che si aprivano nelle maggiori citta del paese in rapida espansione, specie al Cairo. Nel
corso di questo sviluppo la wasla, ossia la rinnovata tradizione musicale colta, ha esteso la sua
influenza sull'innodia religiosa delle confraternite sufi, avviando quella progressiva
compenetrazione stilistica fra i due ambiti che ¢ restata da allora una caratteristica della
musica araba moderna.

Un concerto o una serata all'epoca della Nahda durava ore, e prevedeva in genere I'esecuzione
- distanziata da lunghi intervalli - di tre suites (wasla) ciascuna delle quali aveva una durata di
un'ora e piu. Date le caratteristiche, si capisce bene che una serata si prolungava in realta fino
alle prime ore del mattino.

Il mercato egiziano fu straordinariamente ricettivo nei confronti delle nuove tecnologie della

riproduzione sonora. Gia negli anni '90 sui giornali si reclamizzavano fonografi e
grammofoni. E, a partire dal 1904 si registro il rapidissimo espandersi dell'industria

17



discografica. La diffusione del grammofono e del disco a 78 giri, che presero rapidamente il
posto del fonografo a cilindri, fu senza dubbio di grande aiuto al diffondersi del nuovo
classicismo della Nahda, la cui concezione musicale tuttavia si scontrdo con un ostacolo per
lungo tempo insormontabile: la facciata di un disco infatti poteva accogliere appena tre minuti
0 poco piu di musica. Mentre un concerto dal vivo prevedeva tempi molto lunghi per dar
modo al pieno esplicarsi del farab, quel fondamentale rapporto di complicita e di empatia fra
esecutori e pubblico che costituisce la principale finalita estetica della musica araba in
generale. Per di piu la seduta di registrazione, almeno fino alla meta degli anni 20 quando fu
introdotta la registrazione elettrica (col microfono), imponeva agli interpreti di rivolgersi a un
grande "imbuto" che doveva captarne i1 suoni, il che snaturava completamente il carettere di
una performance che era tradizionalmente vissuta dai musicisti in stretto rapporto con il
proprio pubblico.

Una composizione vocale in piu strofe (qasida, dawr, ecc.) che prevedeva anche consistenti
interventi improvvisati, non pooteva essere esaurita in tre minuti. Cosi si registravano le
composizioni su piu facciate, ogni volta interrompendosi e riprendendo poi dal punto dove si
era arrivati. Fra i musicisti ci fu chi non seppe mai adeguarsi a questa condizione, altri invece,
come Shaykh Yusuf al-Manyalawi, Shaykh Salama Hijazi (1852-1917), Darwish al-Hariri
(1881-1957), Ali Mahmud (1881-1946) vi si adattarono con buona disinvoltura e divennero i
protagonisti della scena musicale e discografica all'avvio del nuovo secolo.

Il grammofono era inizialmente un articolo di lusso, un vero e proprio status symbol che solo
le persone piu facoltose potevano permettersi. Ciononostante la diffusione del nuovo mezzo
fu piuttosto rapida e capillare. Nelle citta come nei villaggi le famiglie piu agiate erano solite
invitare i vicini ad ascoltare musica (Umm Kulthiim ascoltd da bambina i primi dischi a casa
del sindaco del villaggio dove risiedeva). Ma il grammofono divenne una componente
abituale anche nei caffé e nei pubblici esercizi, mentre numerosi erano gli ambulanti che
portavano anche nei posti piu sperduti il loro carretto su cui era fissato un grammofono,
offrendo al loro pubblico qualche minuto di musica per pochi spiccioli. A cid si aggiunga il
fatto che l'espansione del mercato discografico, fino alla fine degli anni '20, fu favorita dal
costante diminuire dei costi, sia degli apparecchi, sia dei dischi a 78 giri.

La rapida diffusione del fonografo e del disco marcio in parallelo al formarsi di un pubblico
cittadino e borghese sempre piu vasto, attratto dalla modernizzazione e via via assuefatto al
gusto corrente della breve durata imposta dal disco. Un pubblico ai cui occhi la musica della
Nahda apparve presto come un genere anacronistico a fronte di nuovi generi di piu facile
presa e piu adatti alla veste discografica, alcuni dei quali venivano divulgati anche dal nuovo
teatro musicale (per esempio la tagtuga, una canzone relativamente breve e orecchiabile,
articolata in strofe e ritornello).

La prima casa discografica ad aprire una sede in Egitto fu la British Gramophone. Nel giro
di pochissimo seguirono la tedesca Odeon, l'inglese Columbia, la Pathé (Francia), la
Polyphon (Germania). Nel 1914 i libanesi fratelli Baida, titolari della intraprendente
compagnia Baidaphon con sede a Beirut, aprirono una sede in Egitto, conquistando spazi
importanti in tutto il mondo arabo. Negli anni '40 la Baidaphon egiziana venne ribattezzata
Cairophon Records. Subito dopo la prima guerra mondiale, l'armeno-egiziano Setrak
Mechian avviod al Cairo l'attivita della casa discografica Mechian che prosegui fino agli anni
'40.

18



Nei decenni successivi, un'altra casa importante casa discografica locale fa la sua comparsa
nel panorama egiziano, la Misriphon, fondata alla fine degli anni '40 dal cantante e attore
Muhammad Fawzi. Nel 1957 Umm Kulthim sottoscrisse un contratto di esclusiva con questa
compagnia, cui rimase legata fino alla fine della sua carriera, anche dopo che, nel 1964, la
Misriphon fu rilevata dalla nuova compagnia statale Sawt al-Qahirah (Seno Cairo). Si calcola
che nell'ultima parte della sua carriera, la sola Umm Kulthim coprisse il 40/50% di tutte le
vendite della Sono Cairo. In precedenza, a partire dal 1923, la casa discografica principale di
Umm Kulthiim era stata la Odeon (salvo una breve parentesi di circa un anno con la
Gramophone).

Le cifre che gli artisti piu quotati ricevevano erano eccezionalmente alte rispetto ai guadagni
che un musicista poteva ottenere al di fuori dell'attivita discografica. Gia nel 1926 il contratto
di Umm Kulthim con la Odeon le assicurava qualcosa come 50 lire egiziane per ogni
registrazione (pari a 250$ Usa). Un anno dopo, a seguito del suo rientro dopo la parentesi con
la Gramophone, il compenso era raddoppiato, e le veniva corrisposto un anticipo annuo sulle
vendite pari a 10.000 $Usa. Per avere un'idea del primato che gia allora Umm Kulthim
deteneva, basti dire che in quegli anni Salama Hijiazi ¢ Muhammad 'Abd al-Wahhab
guadagnavano rispettivamente 20 lire e 10 lire egiziane a registrazione.

Anche i dati di produzione e di vendita sono piuttosto impressionanti. Nel 1913-14 1'Odeon
aveva in catalogo circa 450 titoli di artisti locali, mentre si ¢ calcolato che verso il 1929, anno
di massima espansione dell'industria discografica egiziana prima della crisi, le varie
compagnie discografiche nell'arco di 25 anni di attivita avessero pubblicato circa 725.000
facciate, pari a una media di circa 250 nuovi dischi a settimana. Stando alla testimonianza
della Odeon, in quegli anni Umm Kulthiim vendeva oltre 15.000 dischi in tre mesi (cfr.
Danielson 1997: 54-5). Nei cataloghi si trovavano musiche di ogni genere. Fra esse il
repertorio dei cantanti famosi faceva la parete del leone, con brani di stile classico
(muwashshah, qasida, dawr - cfr. C-09; C-10) e, via via, generi piu "leggeri" o quantomeno
piu agili (derivati dal teatro e piu tardi dal cinema) come tagtuga, monologo e ughniyya (un
termine entrato nell'uso dagli anni '30 in poi - cfr.: D-01; B-14; C-12; D-02). Tuttavia si
pubblicavano anche brani strumentali, né mancava la musica religiosa, dalla recitazione del
Corano, all'innodia sufi.

ASCOLTI

C-09 Shaykh Yusuf al-Manyalawi  Yd-manta wdhesni (4a facciata del 78 giri originale)
(dor, modulazione a magamat diversi)

C-10  Shaykh Sayyid al-Safti Ya Mimati (1a facciata del 78 giri originale)
(muwashshah, magam bayyati shiirt)

Le registrazioni storiche conservate sono numerose, anche se la qualitd sonora delle
registrazioni meccaniche anteriori alla meta degli anni '20 compromette fortemente la
possibilita di apprezzare la qualita delle voci e la sonorita dell'insieme. Ci si puod fare un'idea
di queste registrazioni ¢ del relativo repertorio con l'esempio C-09, una registrazione
Gramophone del 1908 di Shaykh al-Manyalawi che, all'epoca era probabilmente l'interprete
vocale piu rinomato.Si nota lo spiccato carattere eterofonico dell'accompagnamento
strumentale del fakth (in primo piano il ganiin, ma a tratti si riescono a sentire anche nay e
violino) rispetto alla linea melodica del cantante che ¢ molto ricca di ornamenti (zakharif) e di

19



cadenze improvvisate (gafalat). 11 canto si svolge in forma responsoriale con un coro che, data
la tecnica di registrazione, resta molto sullo sfondo.

Discorso in gran parte analogo vale per C-10 (registrazione Gramophone del 1910) dove la
sonorita ¢ decisamente migliore, e sia la voce, sia il takht (con kamanja, ossia violino, ganiin
€ rigq) sono assai piu presenti, ma il coro ¢ ancora meno udibile che nell'esempio precedente.
In apertura si ascolta una breve dulab strumentale e, alla fine un fagsim improvvisato (prima
del ganiin, poi del violino)

I1.13 Gli effetti del disco sullo stile e sulla prassi musicale

ASCOLTO
C-11  Firqat al-Misiqa al-Arabiyya Ya Mimati (estratto, dir. 'Abdel Halim Nuwira)

Molto interessante € il confronto fra C-10 e C-11, dove il medesimo muwashshah Ya Mimati
viene eseguito dall'Ensemble di musica araba egiziano (un complesso sovvenzionato dallo
stato) in una incisione Sono Cairo del 1971. Il confronto permette di cogliere chiaramente
l'estrema diversita dell'interpretazione. Nell'esempio piu recente siamo infatti in presenza non
piu di un fakht, ma di un ensemble orchestrale (firqa) che, analogamente alle orchestre
occidentali, comprende un certo numero di strumenti ad arco. Inoltre si pud notare la totale
scomparsa del carattere eterofonico e improvvisativo dell'esecuzione: coro e orchestra
procedono in perfetta sincronia e coordinamento, caratteristica legata al fatto che il brano non
¢ piu eseguito secondo la prassi mnemonica della tradizione orale (estranea all'idea di una
restituzione letterale e sempre identica), bensi facendo uso della notazione scritta che produce
per I'appunto una sonorita molto compatta e precisa, in cui le varianti individuali non hanno
piu spazio. Sono proprio queste alcune delle conseguenze piu vistose e controverse sul piano
della prassi esecutiva e della musica araba in generale prodotte all'affermazione dell'industria
discografica.

L'improvvisazione e l'eterofonia, ossia gli interventi estemporanei degli interpreti e il loro
libero interplay, veri e propri pilastri della tradizione orale, presentavano molti inconvenienti
sul piano discografico. Innanzitutto l'incognita di una registrazione che poteva riuscire non
soddisfacente e doveva quindi essere ripetuta. Poi la durata estremamente contenuta che era
assai poco congeniale al dispiegarsi dell'improvvisazione bisognosa di una certa arcata
temporale. Inoltre, poiché le case discografiche reclutavano a contratto un cantante, spesso
affiancandogli strumentisti che non erano i suoi abituali accompagnatori, c'era il problema di
contenere la durata delle prove necessarie a raggiungere una buona qualita esecutiva. Questo
favori a poco a poco - non senza resistenze - 1'introduzione delle parti scritte che divennero di
uso frequente sul finire degli anni '30 e che consentivano di accorciare notevolmente i tempi
di realizzazione di una nuova composizione.

Queste misure che consentivano il contenimento di costi e tempi sul piano musicale
producevano un'indubbia alterazione del carattere ¢ dello stile, ma avevano un ulteriore
vantaggio dal punto di vista contrattuale e della possibilita delle case discografiche di far
valere il proprio diritto di copyright. Poiché era usuale commissionare composizioni nuove,
averne una versione scritta e registrata tale e quale, rendeva la tutela della proprieta artistica
molto piu certa e indiscutibile, rispetto alle versioni anche notevolmente diverse che
inevitabilmente erano connesse alla tradizione orale e improvvisativa. Dal punto di vista degli

20



interpreti alcuni di questi aspetti erano difficili da accettare, e fu proprio Umm Kulthim a
distinguersi per la sua ferma volonta di non accettare imposizioni che snaturassero piu di tanto
le sue consuetudini interpretative. A quanto risulta, fino alla fine della sua carrriera, la celebre
cantante pretese sempre di suonare con il suo gruppo abituale e senza far uso di parti musicali
scritte, riuscendo a imporre tempi di prova e di incisione decisamente piu lunghi della norma.
Era un onere aggiuntivo che i discografici erano costretti a sostenere (venendone per altro
ampiamente ricompensati), € che rese proverbiale la difficolta, per chiunque, di aver a che
fare professionalmente con Umm Kulthiim a causa del suo perfezionismo e del suo carattere
inflessibile.

I1.14 11 Congresso di Musica araba del Cairo

E' in questo clima effervescente di radicale rinnovamento che, nel 1932 - lo stesso anno in cui
in Egitto faceva il suo debutto il cinema sonoro - il Ministero dell'Istruzione col patrocinio di
Re Fu'ad, organizzo il Congresso internazionale di musica araba. Oltre a musicologi e teorici
arabi (si rilevo la scarsa presenza di interpreti e strumentisti), al congresso prese parte, anche
una folta rappresentanza internazionale di compositori, musicologi ed etnomusicologi, con
personalita di spicco quali i compositori Béla Bartok, Paul Hindemith, e gli etnomusicologi
Curt Sachs e Eric M. Hornbostel, fondatori dell'istituto di Musicologia comparata di Berlino
alla cui scuola si erano gia formati anche un certo numero di musicologi arabi. Di fronte al
dilagare del nuovo costume musicale, di una musica di facile consumo, rivolta a sempre piu
larghi strati di pubblico, 'ambiente musicale egiziano era gia nettamente diviso fra sostenitori
della nuova musica e dei nuovi mezzi di diffusione di massa e paladini di una concezione
"alta", artistica ed elitaria della musica. Questi a loro volta si distinguevano fra innovatori
aperti all'interazione con la musica d'Occidente e difensori della tradizione araba piu pura e
"incontaminata".

Fece scalpore quindi il fatto che, per la quasi totalita, gli studiosi occidentali - in linea con la
prospettiva predominante dell'etnomusicologia - focalizzassero il loro interesse su quella
musica folklorica e contadina che gli egiziani consideravano quasi unanimemente 1'aspetto piu
retrivo e consunto della loro tradizione musicale, una tradizione che era sopravvissuta a secoli
di decadenza e stagnazione, e dalla quale il mondo musicale egiziano e arabo si sforzava in
modo concorde di risollevarsi. Il Congresso vide fronteggiarsi le diverse posizioni senza reali
possibilita di mediazioni. Gli europei proponevano di preservare (e per certi versi
"reificavano") un'immagine della musica araba ferma al suo passato rurale e priva di contatti
con 1'Occidente e con la modernita. Esattamente 1'opposto di cio che gli egiziani si sforzavano
di attuare. E' sintomatico il fatto che gli unici in Egitto a difendere questa tradizione arcaica e
contadina - nella quale sembra di leggere una sorta di idealizzazione del "buon selvaggio" -
fossero certi settori dell'aristocrazia locale piu nostalgica e tradizionalista, politicamente
simpatizzante del potere coloniale britannico.

Nel confronto di queste diverse posizioni era gia presente la divaricazione fra una visione che,
pur animata dalla volonta di difendere una cultura dalla perdita della propria identita locale, si
proponeva come tutore (esterno) di una certa tradizione - una sorta di colonialismo culturale
in termini rovesciati - € un ambiente musicale egiziano che, pur diversificato, rivendicava il
diritto di essere protagonista e arbitro in prima persona del proprio sviluppo musicale, anche
in relazione alla modernizzazione e al confronto con altre culture.

21



I1.15 1l cinema.

Il primo film sonoro egiziano ¢ del 1932 e in breve questo nuovo genere di spettacolo decollo
raggiungendo un successo notevolissimo. Numerose erano le pellicole nelle quali, a vario
titolo, si trattavano vicende legate al mondo della musica. Questo consentiva di inserire nel
cast, spesso nei ruoli di protagonisti, cantanti famosi, aumentando notevolmente il richiamo
del nuovo film. Fra i cantanti che si distinsero anche come attori cinematografici, e che talora
dovettero proprio al cinema la ragione prima del loro successo, si possono ricordare:

- Farid al-Atrash (1915-1974)

- Asmahan (1917-1944), sorella di Farid, voce sicuramente fra le piu affascinanti di quegli
anni e la cui misteriosa morte per annegamento (probabilmente un
omicidio) ¢ oggetto ancor oggi di appassionate discussioni

- Muhammad 'Abd al-Wahhab (1906-1991)

- Layla Murad (1918-1995)

- 'Abd al-Halim Hafiz (1929-1977).

A costoro va aggiunta, naturalmente, Umm Kulthim, che dichiard sempre apertamente di non
considerarsi un'attrice provetta, bensi una cantante prestata al cinema. La sua produzione
cinematografica, per quanto premiata da un vasto successo, si limito in effetti a soli sei titoli
(Widad 1935 - Nashid al-Amal 1937 - Dananir 1940 - Ayida 1942 - Sallama 1945 - Fatma
1947).

Questo elenco di nomi rappresenta di fatto anche la cerchia piu eletta degli interpreti vocali
del XX secolo che gli egiziani - dagli intellettuali alla popolazione di pit modesto livello
culturale - venerano ancora oggi, collocandoli al vertice della loro recente storia musicale. La
produzione discografica e concertistica di questi cantanti, (alcuni dei quali furono anche
strumentisti € compositori) ¢ imponente e molto diversificata, talvolta orientata alla grande
tradizione classica, a volte piu leggera, in lingua colloquiale o dialettale, oppure caratterizzata
dall'adozione di forme, strumenti e sonorita apertamente occidentalizzate. E' il caso questo di
'Abd al-Wahhab che fu il pioniere e il massimo artefice di una musica non di rado
sfrontatamente occidentale, ma al tempo stesso capace di conservare una fortissima e
riconoscibile identita egiziana e araba. Pur nella grande varieta di stili e caratteri, l'opera di
questi artisti viene nel suo insieme riconosciuta da parte dell'intero mondo arabo, come
appartenente alla turath (ereditd), ossia alla classicita, al retaggio nobile ed artisticamente
elevato della musica moderna egiziana e araba.

ASCOLTI

D-01  Umm Kulthtim En kont asameh ("monologo", estratto)
C-12  Asmahan Ya Habibi Taala (ughniyya)

C-13  Mohamed Abdel Wahhab  Marreyt Ala Beyt el Habayeb (ughniyya)
C-14  Abdel Halim Hafez Oulli Haga (ughniyya, estratto)

I quattro brani elencati formano una rapida carrellata sull'evoluzione stilistica e interpretativa
della canzone egiziana nel XX secolo, dagli anni 20 agli anni '60

22



En kont asameh (In kunt asaamih, 19277) appartiene all'epoca degli esordi discografici di
Umm Kulthiim. Di durata complessiva di poco inferiore ai 6 minuti (¢ dunque distribuita su
due facciate di un 78 giri) la composizione ¢ firmata dalla coppia di autori che fra gli anni 20
e '30 furono di gran lunga i piu fedeli collaboratori della cantante: il compositore Muhammad
al-Qasabji e il poeta Ahmad Rami. Si tratta di un "monologo" ossia di un testo pensato per
un'ideale rappresentazione scenica (teatrale o cinematografica) nella quale contrariamente a
quanto accade nell'"ars rhetorica" tipica del magam (il brano ¢ comunque in magam mahur), il
clima espressivo raggiunge rapidamente il suo climax, anziché sviluppare progressivamente la
magia del tarab, a partire da un registro grave, poi sempre piu elevato. Nel carattere
complessivo di questo brano c'¢ un che di operistico, sia per le allusioni armoniche
"occidentali" dell'accompagnamento, sia per il timbro strumentale dominato dagli strumenti
ad arco, sia per la vocalita nel suo insieme, dalla quale ¢ esclusa l'improvvisazione, anche se
conserva importanti elementi di ornamentazione tipicamente arabi. Ma il carattere forse piu
influenzato dal gusto occidentale ¢ nel modo in cui la musica "dipinge" per cosi dire lo stato
d'animo psicologico e sentimentale dell'interprete alle prese con un testo intriso di sensiblerie
amara e romanticheggiante. Di seguito forniamo il testo dei primi tre distici di questa
composizione tratti da Danielson 1997 (p. 73).

In kunt asaamih? w-ansa 'l-asiyya, If I were to forgive and forget my grief,
ma-akhlass 'umri min loom 'enayya. all my life I would not finish with the
reproach of my eyes.

Dabbil gufunha kutr il-nuwaah, Their eyelids withered from much weeping,
faadit shu'unha wi-nomha raah. their tears flowed, their sleep is gone.
Tigul-li insa wa-shfaq 'alayya, They tell me "Forget, and have pity on me",
w-aahii ansa yis 'ab 'alayya. but I cannot do that at all.

Con Ya Habibi Taala, una canzone d'amore incisa da Asmahan nel 1944 al termine della sua
purtroppo breve carriera, il modello occidentale ¢ ancora piu appariscente.

Indipendentemente dal fatto che sia o meno una canzone da film (ughniyya al-sinama'iyah), il
carattere del brano ¢ quello, con uno stile che fa pensare alle canzoni di Farid al-Atrash o di
'Abd al-Wahhab, sebbene questa composizione sia di autore incerto. Si tratta di musica
interamente scritta, costruita su un chiaro impianto armonico, mentre forma, ritmo,
orchestrazione, fraseggio (chiaramente articolato in segmenti distinti), alludono vistosamente
a stilemi occidentali, fra i quali il tango argentino ¢ forse il modello piu prossimo. Su tutto
spicca la voce affascinante e intensa di questa interprete di cui si racconta la rivalitd con Umm
Kulthum (la quale, secondo voci infondate ma circolate a lungo, non sarebbe stata del tutto
estranea alla morte di Amsahan).

L'esempio C-13 ¢ una canzone di Muhammad 'Abd al-Wahhab la cui datazione non siamo in
grado di stabilire, anche se 1'epoca dovrebbe essere compresa fra gli anni '60-70. E' un brano
che si potrebbe dire paradigmatico dell'abilita impareggiabile di questo compositore nello
sposare fra loro caratteri e sonorita occidentali con tratti inconfondibilmente arabi, spesso
memori delle piu sottili raffinatezze della tradizione colta. Tipico di al-Wahhab ¢ il gusto
della sorpresa, un caleidoscopio stilistico che, sorretto da un'invenzione melodica inesauribile
e accattivante, accosta fra loro sezioni musicali fortemente contrastanti (si ascolti, fra i tanti
esempi possibili in questa canzone - a 05:47 - I'entrata del ritmo di tango). Dopo un esordio
discografico all'insegna della gasida e della tradizione colta, dagli anni '30 in poi 'Abd al-
Wahhab ha impersonato la punta piu avanzata (mutatawwir) della musica araba e egiziana,
arefice di wughniyyat caratterizzate da ampi interventi strumentali, orchestrazione
personalissima, ora estremamente rarefatta ora sontuosa, con organici che arrivano facilmente

23



ai 30-40 strumentisti e in cui entrano regolarmente strumenti come la fisarmonica, la chitarra
elettrica, pianoforte e tastiere elettroniche. Altro aspetto saliente di 'Abd al-Wahhab ¢ la
vocalita dal tono intimista e sentimentale, un canto a mezza voce, mai sfogato, di cui proprio
lui fu l'iniziatore; uno stile che rimanda vagamente ai crooner di Hollywood (Sinatra, Bing
Crosby, ecc.) e che da allora ha incontrato grande fortuna, esercitando il suo fascino su una
schiera di seguaci fra i quali il piu osannato ¢ stato senza dubbio 'Abd al-Halim Hafiz.

L'esempio C-14 ci presenta per I'appunto Halim Hafiz nell'interpetazione di Oulli Haga, una
canzone del 1961 che reca l'inconfondibile impronta compositiva di 'Abd al-Wahhab. In
questa ughniyya di media lunghezza (il brano intero dura circa 13 minuti) il cantante accentua
ulteriormente 1'intimita del carattere vocale, sfoggiando quel tono e quel timbro vellutato che
hanno fatto di lui la voce maschile forse piu amata e popolare della musica araba della
seconda meta del XX secolo. Limitatamente alla parte registrata nell'esempio, riportiamo qui
sotto il testo tratto da: http://www.romanysaad.com/abdelhalimhafez/lyrics.shtml

Olly haga (testo di Hussein El Sayed)
[i versi in grassetto indicano il ritornello]

Part 1

Olly haga, Ay haga.
Olly haga, Ay haga.
Ool bahebak,
Ool kerehtak.

Ool, ool.

Ool we mayhemaksh haga.
Olly ayzak,

Welly baatak.

Bas olly ay haga,

Ay haga, ya habibi.

Part 2

Omry matawedt,
Teba maaya,
Wetfakar lewahdak.

Omry, omry matawedt,
Teba maaya,
Wetfakar lewahdak.

Omry, omry dahna el etnen,
Alb wahed,
Daketo andy we andak.

Omry, omry matawedt,
Teba maaya,
Wetfakar lewahdak.

Omry, omry dahna el etnen,
Alb wahed,
Daketo andy we andak.

Wenta ya alby,
Wenta ya amaly,
Olly malak,
Saket leih?

Part 1

Tell me something, anything.
Tell me something, anything.
Say you love me,

Or say you hate me.

Speak, speak.

Speak and don't worry about a thing.
Say that you want me.

Or what has brought you here?

Just say anything,

Anything my darling.

Part 2

I never got used to
Having you with me,
And having you worry by yourself.

I never got used to
Having you with me,
And having you worry by yourself.

Never. We two have become
One heart
That beats for you and for me.

I never got used to
Having you with me,
And having you worry by yourself.

Never. We two have become
One heart
That beats for you and for me.

And oh my heart,

Oh my life,

Tell me what's wrong?
Why are you quiet?

24



Leih? Why?

Ool ya alby, Speak my heart,

Ool ya amaly, Speak my life,

Ool mekhaby alaya eih? Tell me what are you hiding from me?
Eih? What?

Wenta ya alby, And oh my heart,

Wenta ya amaly, Oh my life,

Olly malak, Tell me what's wrong?

Saket leih? Why are you quiet?

Leih? Why?

Ool ya alby, Speak my heart,

Ool ya amaly, Speak my life,

Ool mekhaby alaya eih? Tell me what are you hiding from me?
Eih? What?

Ool ya alby, Speak my heart,

Ool ya amaly, Speak my life,

Ool ya alby, Speak my heart,

Ool ya amaly, Speak my life,

Ool mekhaby alaya eih? Tell me what are you hiding from me?

Olly haga, Ay haga.

Tell me something, anything.

Olly haga, Ay haga. [ecc.] Tell me something, anything. [ecc.]

I1.16 La radio e la mediatizzazione della musica

Piu del cinema, 1'elemento che contribui ad arricchire e trasformare la vita musicale dell'Egitto
moderno in senso in parte antitetico alle premesse delineatesi nella prima parte del secolo con
l'avvento del disco, fu la radio. Le prime trasmissioni radiofoniche in Egitto presero il via
senza troppa risonanza negli anni 20 ad opera di imprese private. Tuttavia il diffondersi della
radio, unitamente agli effetti gia percepibili della grande depressione seguita al tracollo di
Wall Street del 1929, segnarono la crisi del mercato discografico. Le prime a risentirne furono
forse le compagnie straniere. Fu in quegli anni che Gramophone (la celebre etichetta del
cagnolino), Columbia, Odeon e le loro affiliate si fusero nella prima grande "major" della
storia del disco: la Electrical and Musical Industry, ovvero, in breve, la EMI.

Finalmente, nel 1934 presero il via le trasmissioni di Radio Cairo, la rete radiofonica
nazionale, e a quel punto il successo e 1'espansione del nuovo mezzo furono incontenibili. La
radio aveva un potere di diffusione e penetrazione ben piu efficace del grammofono.
L'apparecchio costava assai meno, non aveva ulteriori costi, era meno ingombrante, cosi che
non solo i caffé o i ristoranti potevano dotarsene, ma in pratica - e fu proprio questo cid che
avvenne - tutti 1 negozi, i luoghi di ritrovo e le abitazioni private poterono avere il loro
apparecchio perennemente acceso, grazie a trasmissioni che fin dall'inizio prevedevano otto
ore di trasmissione giornaliera per poi aumentare gradatamente.

Se questo provoco un forte arretramento delle vendite dei dischi, con la conseguente chiusura
di compagnie locali (la Mechian fu tra queste) o di filiali di compagnie internazionali, con la
radio faceva il suo ingresso nel panorama musicale e culturale dell'Egitto un fattore decisivo
per l'evoluzione della musica. La protagonista indiscussa di questa ulteriore evoluzione fu
proprio Umm Kulthiim che fece della radio lo strumento col quale riusci non tanto € non solo

25



a consolidare ulteriormente la propria fama gia vastissima, ma soprattutto a imporre la propria
concezione musicale, influenzando profondamente tutta la produzione musicale
contemporanea.

In buona sostanza, attraverso questo nuovo mezzo di comunicazione, la cantante riusci a
reintegrare e a riformulare in una nuova veste destinata a un pubblico di massa molti degli
elementi della tradizione musicale classica che il 78 giri sembrava avvilire se non rimuovere.
Finché nel secondo dopoguerra il microsoloco e il long playing le dettero ragione,
consentendo di affermare anche discograficamente questa prassi musicale - questo almeno
fino agli anni '70, quando l'avvento del pop e di nuove giovani star fortemente
occidentalizzate segno una ulteriore svolta in direzione opposta (almeno in apparenza).

I1 rapporto di Umm Kulthiim con la radio fu di natura molteplice, ma riassumibile nella sua
intuizione delle potenzialita straordinarie del nuovo mezzo di comunicazione e nella sua
caparbia volonta di assoggettarne la tecnologia alle proprie esigenze anziché viceversa. Da un
lato la cantante, profuse tutta la sua energia e testardaggine proverbiali al fine di migliorare la
qualitd sonora delle registrazioni e delle trasmissioni. Per altro verso ella comincio a
pretendere e ottenere un progressivo allungamento delle singole trasmissioni in modo da poter
presentare agli ascoltatori canzoni della durata di venti, trenta, quaranta minuti e oltre.

Un'altra sua pressante richiesta, ben presto esaudita, fu quella di ottenere che venissero
trasmessi 1 suoi concerti dal vivo, alla presenza del pubblico. Le pretese di Umm Kulthim
(che fu sempre irremovibile anche sul piano economico nello strappare le condizioni e i
compensi migliori in assoluto) erano motivate da precise motivazioni di ordine artistico e
musicale e furono il fattore determinante, a partire dalla fine degli anni '30, per lo sviluppo e il
successo di un nuovo tipo di canzone, la cosiddetta ughniyya mutawwala, o "canzone lunga"
grazie alla quale la musica egiziana e araba di questo secolo, ando incontro a una svolta
decisiva. Con l'affermarsi della canzone lunga, infatti, venne riabilitata - pur in una veste
modernizzata e disponibile all'adozione di risorse stilistiche di marca europea - la sostanza e
in parte anche la struttura della suite classica, la wasla i cui presupposti estetici si rivelarono
sorprendentemente consoni anche a una musica di larghissima diffusione popolare.

La dilatazione dell'evento musicale e degli spazi concessi all'ornamentazione e
all'improvvisazione, l'interpolazione di significativi momenti strumentali non avevano una
finalita puramente stilistica e compositiva, nel senso del ripristinare un legame con la
tradizione classica. La canzone lunga si abbinava di fatto alla pretesa di Umm Kulthtim di
esibirsi non in uno studio, bensi di fronte al pubblico, imponendone la presenza e il ruolo
come interlocutore e catalizzatore emotivo delle sue performances. L'effetto che ne derivo -
musicalmente decisivo (e nel quale c'¢ forse la possibile spiegazione dell'incommensurabile
successo incontrato dalla cantante nei decenni successivi) - fu la riattivazione della dinamica
del tarab, trapiantata con successo dalla sala da concerto alle nuove modalita di ascolto
proprie della radio.

Dal 1939, per trentasei anni fino alla morte della cantante nel 1975, la sera di ogni primo
giovedi del mese divenne "la notte di Umm Kulthim", I'appuntamento obbligato per milioni
di egiziani con la trasmissione radiofonica di un suo concerto dal vivo.

26



11.17 1l fenomeno Umm Kulthtim

Le varie fasi, tutte cruciali, del lungo itinerario musicale di Umm Kulthtim (la cui produzione
discografica sfiora le 300 canzoni), furono marcate dalle sue successive collaborazioni di con
compositori e poeti di diverso stile e orientamento, nei cui confronti, con il passare degli anni,
la cantante esercitd un ruolo che scivold progressivamente verso un suo coinvolgimento
sempre piu attento e esigente nella fase compositiva. Un atteggiamento che fu all'origine di
frequenti dissapori o rotture talvolta brusche con i suoi collaboratori.

La prima parte della carriera di Umm Kulthiim, fino alla fine degli anni '30, ¢ segnata dalla
collaborazione con il compositore Muhammad al-Qasabji e quello che rimase forse il suo
poeta prediletto, il raffinato e sensibile Ahmed Rami. E' un periodo di produzione
copiosissima, contrassegnata da una tendenza marcata alla modernizzazione, tanto
nell'allargamento dell'organico (con l'introduzione del violoncello, del contrabbassso e di un
certo numero di violini), quanto nello stile compositivo, imperniato soprattutto su monologhi
(cfr. D-01) e tagatiq [plur. di taqtuga] la cui notevole forza espressiva ¢ sorretta dalla
versificazione colta e raffinata di Rami. In questo periodo non mancano gasa'id e adwar [plur.
di gasida e dawr] che pero si debbono in genere ad altri autori.

Negli anni successivi, nella carriera di Umm Kulthim entrano in gioco due figure di
compositori per molti versi antitetici fra loro: Riyad al-Sunbati e Zakariya Ahmad, gli artefici
principali dello sviluppo e dell'ampliamento dell'ughniyya, nonché partners indiscussi della
cantante negli anni '40, in quello che viene definito il suo "periodo d'oro".

al-Sunbati € un autore per cosi dire "neoclassico", fedele a una concezione compositiva tanto
radicata nella tradizione colta della Nahda, quanto aperto all'introduzione di elementi
occidentali. Per contro, Zakariya Ahmad continua a indossare turbante e jallabiyya ed ¢ piu
vicino a un coté schiettamente popolare della tradizione egiziana, valorizzato dalla fluente
vena dialettale del poeta Bayram al-Tunisi. Poco incline all'occidentalizzazione, sia nella
predilezione di sonorita strumentali contenute, sia nel conio del profilo melodico molto legato
al magam, Ahmad si distingue per la straordinaria immediatezza della sua inventiva melodica
che consegna a Umm Kulthiim alcune delle ughniyyat che diverranno in assoluto fra le piu
popolari e longeve del suo repertorio, parecchie delle quali realizzate per il cinema. Fra esse
vanno citate almeno Ana fi-ntizaarak (1943, cfr. D-02), il-Awwila fil-Gharaam (1944), la
taqtuqa Ghanni li Shwayya Swayya (1945, dal film Sallama) [la si puo ascoltare piu volte nel
film U.K. A Voice Like Egypt], il- Ward Jamil (1947, dal film Fatma, cfr. B-14).

ASCOLTO
D-02  Umm Kulthtim Ana fi Entezarak (Ana fi-ntizaarak, ughniyya, estratto)

L'ughniyya mutawwala Ana fi Entezarak, di cui viene proposta la parte iniziale, ¢ un esempio
tipico dello stile di Zakariya Ahmad. Vi si pud notare il brillante svolgimento melodico in
magam hijaz e il recupero di quella leggerezza e trasparenza sonora tipica del fakht. Eseguito
per la prima volta nel 1943, e pubblicato su disco microsolco solo parecchi anni dopo
nell'esecuzione dal vivo, il brano nella sua interezza raggiunge una durata di 47 minuti.

27



A titolo di documentazione riportiamo il testo integrale di Ana fi-ntizaarak composto da
Bayram al-Tunisi con traduzione a fronte [tratto da: http://www.shira.net/lyrics.htm]

[NB: le parti in grassetto indicano il ritornello, la linea tratteggiata corrisponde alla fine
dell'estratto registrato]

Ana fi inti zahrak
Khalat nari fi dolouice

Wi hattaat edee 'alla haddee wi 'adaat

Bil saniah ghabak wella gait

Ya reit - Ya reitnee omree ma habeit
Aizah ‘araf la tikoun

Ghadbaan ow shahghil albak insaam
Hal liktnee min yah'see aoul

1l ghbah teegheeb allatoul

Wi a fakar eih illee ganaytoh

Min zambee ghayrak mah la eit

Ya reit - Yareitnee omree ma habeit.

At 'alim alla gambre il nar
Wi att sharad wayak il afkar
1l nismah ah sibha khotak
Wil hamsa ah sibha khotak

Alla kida ahshahat weam seit
Wisha founee wi allou it ganait

Ya reit - Yareitnee omree ma habeit
Tiou adnee bisneen wi ayam

Wit geenee bi haggag wi kalaam
Dah kalaam

Wit salim wi mor

Ou tikulif wit ooul naseen

I'm waiting for you.

I kept my fire inside my ribs.

And I put my hand on my cheek

And counted by seconds your absence
and you never came.

I wish - I wish I never fell in love.

I need to know if you are upset

Or if somebody else occupies your heart
From my hopelessness, you make me say.
The absence will continue forever

And I ask myself what did [ gain

From my mistake. Only you are my problem

I wish - I wish I never fell in love.
I anguish on the hot part of the fire.
My brain is absent from concentration
With each breath I count your steps
With each little letter I count your
conversations with me
I am in this mood morning and night.
And they saw me and they said
I have become insane.

I wish - I wish I never fell in love.
You promised me by years and days
And you come to me with excuses and
garbage words
Those words!! (Say something different
only nicer)
You come and shake my hand and
leave quickly
Or you don't come and just say "I forgot."

Alla fase cosiddetta "populista" di Zakariya Ahmad (la collaborazione col quale si interruppe
bruscamente nel 1947), fa seguito una apparente inversione di rotta, con il rafforzarsi del
sodalizio con al-Sunbati. Questi, insieme al poeta Ahmad Sawqi, firma la perentoria
ricomparsa nel repertorio di Umm Kulthiim del piu classico dei generi poetici ¢ musicali, in
una veste musicale profondamente aggiornata, ma fortemente ancorata ai suoi tratti originari:
la gasida. Reduce dai successi clamorosi di una musica squisitamente familiare e
coinvolgente, Umm Kulthiim si volge ora bruscamente a un genere serio e propone al suo
pubblico un repertorio difficile e impegnativo, basato oltretutto su una lingua classica che non
¢ affatto alla portata di tutti.

Ai suoi produttori, alquanto allarmati per questa riesumazione della gasida, una scelta
apparentemente destinata all'insuccesso, Umm Kulthim risponde che «il suo pubblico ¢ in
uno stato d'animo sufi». E la risposta di pubblico e critica le da pienamente ragione.

28



ASCOLTO
D-03  Umm Kulthiim Ela Arafat Allah (Ila 'Arafati lllah, gasida, estratto)

Questa gasida in magam huzam, dal carattere assorto e meditativo, restituisce in pieno lo stile
sfrondato e il particolare tono poetico di questo momento della produzione vocale di Umm
Kulthtim. Il brano, composto ed eseguito nel 1955, appartiene al novero delle sue registrazioni
meno note. La versione dal vivo pubblicata su microsolco ha una durata complessiva di circa
50 minuti.

La nuova gasida coniata da al-Sunbati (sono una trentina le composizioni di questo genere
che egli scrisse per Umm Kulthtim) costituisce un capitolo fondamentale della maturita della
cantante e, fino all'ultimo, questo genere restera presente nel suo repertorio. Una delle ultime
qasa'id di al-Sunbati, al-Atlal ("Rovine", 1966) ¢ certamente una delle canzoni piu famose e
celebrate dell'intera produzione di Umm Kulthiim. E' particolarmente significativo il fatto che
Shaykh Ahmad Barrayn, come gia abiamo osservato (vedi § I1.08), introduca in un canto
religioso sufi (cfr. C-08) una esplicita citazione melodica di questa canzone.

In realta, sia la deriva popolare del duo Ahmad-al-Tunisi, sia il tono severo, intriso di
religiosita della coppia al-Sunbati-Shawqi, sono la versione "bilingue" (popolare e colta) di
un'unica risposta a un sentimento comune di disagio e di smarrimento che la nazione egiziana
avvertiva in quegli anni molto profondamente e che avrebbe condotto di li a poco alla
rivoluzione di Nasser. Erano anni di tensioni, di scandali ricorrenti legati alla corruzione
crescente della classe politica. In quegli stessi anni guadagnava un consenso crescente il
movimento fondamentalista dei Fratelli Musulmani, a conferma del fenomeno ricorrente per
cui l'appiglio all'Islam, per il mondo musulmano, nei momenti in cui sembrano vacillare i
fondamenti della societa civile e dell'identita nazionale, svolge la funzione di valore-rifugio,
di riaffermazione dell'identita collettiva.

Con questo difficile passaggio, Umm Kulthtim, che era solita descrivere la propria arte come
capacita di penetrare lo stato d'animo del suo pubblico, ottiene di fatto la sua definitiva
consacrazione quale interprete dell'identitd egiziana piu autentica e inalienabile, portavoce
accreditata del sentimento religioso grazie al suo magistero vocale degno di un'autentica min
al-mashayikh (= eccellente fra gli shaykh), interprete della spinta verso la modernita e, al
tempo stesso, capace di parlare al fallaha, al contadino, emblema del mondo dal quale
anch'essa proviene e di cui (contrariamente alla gran parte dei suoi colleghi artisti) si € sempre
vantata di appartenere. Con Ahmad prima e con al-Sunbati poi, Umm Kulthim accumula una
benemerenza culturale del tutto particolare, in quanto simbolo dell'intero Egitto, in quanto
capace come nessuno di mettere alla portata di chiunque la turath e la gasida, fondendo
insieme arte classica, sentimento religioso, stile popolare e tensione verso il nuovo.

Verso la meta degli anni '60 si apre infine l'ultimo grande capitolo della carriera di Umm
Kulthiim che, dopo un approccio pieno di riserbo e diffidenze durato anni, avvia finalmente la
collaborazione con l'altro grande protagonista musicale dell'eta nasseriana e leader indiscusso
delle correnti musicali piu innovative, Muhammad 'Abd al-Wahhab. Si consideri che fin dagli
anni '30, uno dei motivi ricorrenti della storia musicale dell'Egitto moderno era stata proprio
la rivalita fra questi due interpreti, che si contendevano il primato del successo e i favori del
pubblico. Era l'incontro fra le due facce della musica moderna egiziana, due mondi molto
diversi, ma egualmente considerati come l'espressione piu alta e autentica (asi/) della identita
culturale del paese e del mondo arabo piu in generale.

29



Il primo frutto della collaborazione fra 1 due fu /nta 'Umri ("Tu sei la mia vita", 1964).
L'esordio fu segnato da un successo di pubblico a dir poco folgorante. Inta 'Umri (trascritto
anche come Anta Oumri, Enta Omri, ecc.) € ancor oggi, insieme ad al-Atlal, 1'altro capolavoro
degli ultimi anni, il brano forse in assoluto piu conosciuto ed eseguito di Umm Kulthim.
Tuttavia la collaborazione con al-Wahhab costituisce anche uno dei capitoli piu controversi
della vicenda artistica della cantante egiziana, in merito alla quale la critica si divide in
sostenitori e detrattori. La min al-mashaykh, la custode della turath, capace di rendere
popolare addirittura la gasida, si misura adesso con le chitarre elettriche, 1 ritmi di danza
occidentale, il gusto "esotico" (beninteso un esotico visto da occhi egiziani), variopinto e
anticonvenzionale di 'Abd al-Wahhab. Pur nel rispetto indiscusso di cui entrambi godevano,
da parte di molta critica il sodalizio fra i due colossi fu visto come il tentativo di fondere due
linguaggi che restavano in gran parte estranei, incapaci di compenetrarsi e arricchirsi
vicendevolmente: di 'Abd al-Wahhab compositore per Umm Kulthiim si disse non faceva
nulla di diverso da cio che aveva sempre fatto, ¢ anche Umm Kulthiim restava sempre se
stessa, con un abbinamento che appariva sostanzialmente sterile (cfr. Danielson 1997: 176).

ASCOLTO
D-04  Umm Kulthtim Anta Oumri (Inta 'Umri, ughniyya, estratto).

Il brano si apre con una lunga introduzione strumentale (oltre 8 minuti) che, secondo alcuni
commentatori, rappresenta il "biglietto da visita" di 'Abd al-Wahhab, il modo per affermare il
suo ruolo di coprotagonista, prima che 1'inizio del canto sposti tutta l'attenzione su Umm
Kulthiim. Del brano, eseguito dal vivo, si ascolta un estratto di circa 17 minuti su una durata
totale di circa un'ora. Certamente questa musica presenta alcuni tratti stilistici tipici di 'Abd al-
Wahhab (chitarra elettrica, sonorita rarefatte, ecc.) il quale tuttavia in questo contesto
abbandona elementi che gli erano da sempre congeniali come lo stile piu scopertamente
armonico (il brano si svolge in magam kurd) o i ritmi di danza piu marcatamente occidentali.
Rispetto alle registrazioni degli anni precedenti, si pud notare come il timbro della voce di
Umm Kulthiim si sia alquanto "scurito". Nell'insieme la forza e la vivacita dell'interpretazione
non ne risentono, tuttavia il carattere della vocalita abbandona la ricerca dell'ornamentazione
brillante, in favore di un accento piu drammatico e intenso.

A titolo di documentazione riportiamo di seguito il testo integrale Inta 'Umri composto da
Ahmad Shafiq Kamil con traduzione a fronte [tratto da: http://www.shira.net/lyrics.htm]

[NB: le parti in grassetto indicano il ritornello, la linea tratteggiata corrisponde alla fine
dell'estratto registrato]

Ragaa’ouni a’einaik el Ayam illi rahou Your eyes took me back to my days
that are gone

A’alamouni andam a’ala El-Madhi wi They taught me to regret the past and

gerahou its wounds.

Whatever I saw before my eyes saw you was
Ili shouftouh kabli ma tshoufak a’inaih a wasted life.
Omri dhayea’ yehsibouh izay a’alaya? How could they consider that part of my life?
Inta Omri illi ibtada b’nourak sabahouh You are my life that starts its dawn
with your light.

30



Ad eyh min omri kablak ray w a’ada
Ya habibi ad eyh min omri raah

Wala shaf elkalb kablak farhah wahdah
Wala dak fi eldounya ghair taa’m
el-jiraah.

Ibtadait bilwakti bas ahib omri
Ibtadait bilwakti akhaf la ilomri yijri

Kouli farha eshtakha min kablak khayali

Eltakaha fi nour a’ainaik kalbi w fikri

Ya hayat kalbi ya aghla min hayati

Leih ma kabilni hawak ya habibi badri

11i shouftouh kabli ma tshoufak a’inaih
Omri dhayea’ yehsibouh izay a’alaya?
Inta Omri illi ibtada b’nourak sabahouh

Ellayali el hilwa wil shouk wil mahabah

min zaman w elkalbi shayilhoum
a’ashanak

Douk maa’ayah elhoub douk habah
bhabah min
hanan kalbi illi taalshoukouh li hananak

Hat a’inaik tisrah fi dounyethoum
a’ineyyah
Hat eydak tiryah lilmoustahm eydaiyah

Yahabibi taa’ala w kfaya ill fatna
Howa illi fatna ya habibi elrouh
shwayah

1li shouftouh kabli ma tshoufak a’inaih
Omri dhayea’ yehsibouh izay a’alaya?
Inta Omri illi ibtada b’nourak sabahouh

Ya aghla min ayyami

Ya ahla min ahlami
Khoudni li hananak khoudni
Mina el woujoud w iba’idni
Bia’eid bia’eid ana w inta
Bia’eid bia’eid wahdeina
A’ elhoub tisha ayamna

A’ el shouk tnaam layaleina

How much of my life before you was lost
It is a wasted past, my love.

My heart never saw happiness before you
My heart never saw anything in life other
than the taste of pain and suffering.

I started only now to love my life
And started to worry that my life would
run away from me.

Every happiness I was longing for
before you
My dreams they found it in the light of
your eyes.

Oh my heart’s life .. You are more
precious than my life
Why I didn't meet your love a long time ago?

Whatever I saw before my eyes saw you was
a wasted life.

How could they consider that part of my life?

You are my life that starts its dawn with
your light.

The beautiful nights and the yearning and
the great love

From a long time ago the heart is holding
for you.

Taste the love with me bit by bit from the
kindness of

my heart that is longing for the kindness of
your heart.

Bring your eyes close so that my eyes can
get lost in the life of your eyes.
Bring your hands so that my hands will rest
in the touch of your hands.

My love, come, and enough.
What we missed is not little, oh love of
my soul.

Whatever I saw before my eyes saw you was
a wasted life
How could they consider that part of my life?
You are my life that starts its dawn
with your light.

You are more precious than my days.
You are more beautiful than my dreams,
Take me to your sweetness--

Take me away from the universe

Far away, far away.

I and you far away, far away. Alone.

With love, our days will awaken
We spend the nights longing for each other

31



Salaht beek ayami I reconciled with days because of you

Samaht beek el zaman I forgave the time because of you
Nasitni beek aalami With you I forgot my pains
W inseet maa’aak elshagan And I forgot with you my misery.
Ragaa’ouni a’einaik el Ayam illi rahou Your eyes took me back to my days that
are gone
A’alamouni andam a’ala EI-Madhi wi They taught me to regret the past and
gerahou its wounds.
Whatever I saw before my eyes saw you was
Ili shouftouh kabli ma tshoufak a’inaih a wasted life.
Omri dhayea’ yehsibouh izay a’alaya? How could they consider that part of my life?
Inta Omri illi ibtada b’nourak sabahouh You are my life that starts its dawn
with your light.

I1.18 La musica egiziana dopo Umm Kulthim

Nei paesi arabi l'eredita di Umm Kulthiim dopo la sua morte ¢ ancora straordinariamente
presente e popolare. Nelle strade, nei caffé, nelle case, nei suk, radio, registratori a cassette e
ora anche cd, continuano a trasmettere le sue canzoni. Ma, per l'appunto di stratta di una
eredita, turath. Umm Kulthiim appartiene ormai al passato, alla classicita.

La sua lezione ¢ stata raccolta da altri interpreti femminili di valore, fra le quali sono da citare
almeno Warda e Fairuz.

Warda al-Jaza'iriya, nata nel 1940 in Francia da madre libanese e da padre algerino, ¢
diventata una stella della musica egiziana dopo che all'inizio degli anni '60 emigro al Cairo
collaborando negli anni successivi con compositori come al-Sunbati e 'Abd al-Wahhab. Ma la
cantante che piu di ogni altro ha raccolto - almeno in termini di enorme popolarita - 1'eredita
di Umm Kulthiim ¢ Fairuz (nome d'arte di Hudad Haddad), nata a Beirut nel 1934 da una
famiglia di religione cristiano maronita. La sua carriera ¢ contraddistinta dalla stabile
collaborazione con i fratelli Rahbani, Asi e Mansour Rahbani, la coppia di compositori
libanesi che ha firmato gran parte delle sue canzoni. Asi Rahbani che sposo Fairuz nel 1954, ¢
scomparso nel 1986 e il suo posto ¢ stato preso dal loro figlio Ziad Rahbani. L'itinerario di
Fairuz e dei Rahbani ripercorre, in versione aggiornata, quel connubio di asil/ (autentico) e
mutatawwir (avanzato, progressista) che gia era stato il filo conduttore della vicenda di Umm
Kulthiim. La canzone Beirut Hal Zarafat (un malinconico testo di Bechara El Khoury
dedicato alla Beirut degli anni d'oro, la citta che faceva concorrenza al Cairo, prima che la
guerra civile la riducesse all'ombra di se stessa) ¢ un buon esempio del suo stile maturo,
caratterizzato da un timbro vocale molto levigato e di indubbio fascino, molto lontano
dall'energica asprezza di Umm Kulthiim.

ASCOLTO
D-05  Fairuz. Beirut Hal Zarafat

Per molto tempo, fino all'inizio degli anni '90, il nome di Umm Kulthtim, insieme a quello dei
suoi colleghi altrettanto celebri, ¢ rimasto praticamente sconosciuto in Occidente. Ma 1'ondata
della world music, fra i suoi tanti effetti ha prodotto anche la notorieta internazionale postuma

32



di Umm Kulthiim. E' accaduto cosi che il pubblico occidentale ha "scoperto" questa artista
proprio quando 1'Egitto e il mondo arabo ormai guardavano altrove, attratti dai nuovi
interpreti locali, dalle star mondiali del rock e del pop e da una produzione musicale
tecnologicamente avanzata, largamente influenzata dal gusto della pop music e della dance
music internazionali. Detto in una parola: globalizzazione.

Mentre in Europa e altrove si iniziavano a produrre o a distribuire su cd le riedizioni dei
grandi interpreti egiziani, I'Egitto - in modo ben piu massiccio - si apriva al consumo della
musica occidentale. Si tratta di un processo avviatosi gia negli anni '70, all'epoca di Sadat e
della sua progressiva apertura all'Occidente, quando salirono alla ribalta i primi interpreti di
un nuovo stile popolare, facile e disimpegnato.

In anni recenti, nello sforzo tipicamente occidentale di inquadrare e classificare
geograficamente e cronologicamente I'enorme quantita di generi e di stili che il fenomeno
della world music ha riversato sul mercato internazionale, sono stati coniati o ripescati una
quantita di termini per identificare ed etichettare questo panorama globale, nel quale
l'eterogeneizzazione, in accordo con le analisi di Arjun Appadurai, sembra prevalere
sull'omogeneizzazione. Il risultato ¢ che i discografici e gli esperti occidentali descrivono la
musica egiziana di oggi con termini quali shaabi (sha'bi, un termine traducibile all'incirca con
il nostro "pop") e al-jil (generazione), parola quest'ultima che sta a indicare un'ulteriore
evoluzione stilistica in direzione dance-rock-techno. In realta piu di uno studioso ha osservato
come questi termini siano ben poco diffusi a lvello locale, dove prevale semmai un'immagine
di al-musiqd al-shababiyya, ossia "musica dei giovani" (cfr. Danielson 1996: 301). In questa
proliferazione di artisti famosi ed emergenti in competizione fra loro il dato saliente, come
sottolinea Danielson, ¢ la percezione da parte di gran parte dell'opinione pubblica egiziana che
1 grandi protagonisti dei decenni passati sono tutti scomparsi e che «there are no good voices
these days», oggi non ci sono piu buone voci (Danielson 1996:299).

Per avere un'idea, anche da casa propria, dell'ampiezza di questo fenomeno basterebbe
collegarsi via Internet a siti come il kuwaitiano www.kubbar.com, I'egiziano
wWWww.cairovoice.com, oppure www.irsal.com (Dubai), o ancora l'americano
www.aramusic.com (ma ve ne sono innumerevoli altri similari). Vi si incontrano archivi con
centinaia di interpreti e migliaia di canzoni ascoltabili on line, possibilita di acquistare cd e,
talvolta, possibilita di scaricare files in formato mp3. Il sito cairovoice.com , ad esempio,
vanta un archivio comprendente qualcosa come 8400 canzoni (che si possono ascoltare ma di
cui non ¢ possibile il download) e tutte in versione integrale, incluse le canzoni lunghe di Om
Kalsoum [sic], nonché i successi appena lanciati sul mercato locale e internazionale dalle star
piu rinomate.

Non ha molto senso in questa sede seguire nel dettaglio le tendenze recenti di questa
produzione musicale per trarne conclusioni premature e necessariamente miopi sul rapporto
che in essa si instaura fra identita locale da un lato e carattere globale/cosmopolita dall'altro.
Come ha scritto Virginia Danielson: «quando 1 giovani egiziani danzano ai ritmi della Nubia o
del deserto occidentale, quando assorbono sonorita provenienti dall'estero, quando ascoltano
la recitazione del Corano [...], essi producono la cultura musicale di una societa complessa sul
finire del XX secolo. Se da tutto cio stia emergendo una nuova formazione culturale, per il
momento, resta da vedere». (Danielson 1996: 310; traduz. nostra)

Per di piu, in termini molto concreti, si incontrano grosse difficolta nel documentarsi su una
produzione che ha una circolazione prevalentemente locale (sia su cassette, sia su cd) e che
per la gran parte non viene distribuita internazionalmente, se si eccettuano le compilations di
autori vari e le nuove uscite delle star piu recenti e piu famose (Amr Diab, Hakim, Mohamed
Mounir e pochi altri, per limitarsi all'Egitto).

33



La questione ¢ stata affrontata ancora una volta da Virginia Danielson in un articolo al quale
rimandiamo e nel quale si afferma che «il lavoro degli artisti che producono nuova musica si
indirizza in varie direzioni ¢ non forma un insieme coerente. Come 1 loro predecessori i
giovani artisti usano materiali locali; essi non hanno sciolto la loro produzione dai legami con
1 precedenti repertori arabi» (Danielson 1996: 301; traduz. nostra).

A conclusione della nostra ricognizione poniamo una carrellata di esempi che cercano di
fornire un quadro certo non esauriente, ma forse indicativo del panorama attuale della nuova
musica egiziana (e araba), una realta dove consumo locale e circuito internazionale a volte
coincidono, ma molto piu spesso restano estranei uno all'altro. L'aspetto forse piu interessante
e significativo € proprio questo, una circostanza che una volta di piu ripropone una situazione
di separatezza culturale che sembra contraddire la visione di un processo di globalizzazione
indiscriminata. In altre parole: gli egiziani hanno le loro hit parades nelle quali, come e piu
delle star internazionali del pop, gli artisti locali hanno un ruolo di protagonisti. Si tratta di
artisti la cui musica adotta con larghezza gli stili e le risorse tecnologiche piu alla moda, ma il
cui successo € la cui fama rimane appannaggio del pubblico locale (o tutt'al piu delle
comunita di connazionali emigrati all'estero) che riconosce questi artisti come espressione asi/
della propria identita egiziana, in quanto proseguono quella prassi ben familiare che ¢ solita
agganciare la tradizione locale all'innovazione. Questo al di la del declino della qualita
artistica e dell'assenza di personalitd dominanti, una circostanza forse provvisoria, ma di certo
non inedita nelle vicende musicali egiziane di questo secolo, pur dominato per quasi mezzo
secolo da Umm Kulthiim.

I1 fatto che questi interpreti siano cosi famosi in patria e sconosciuti o quasi all'estero (come
accadde del resto a Umm Kulthiim e ad altri grandi) ¢ quasi la riprova del forte radicamento
locale di questi artisti. Per contro in Occidente, il circuito della world music recepisce una
fisionomia della musica egiziana di oggi che corrisponde malamente a quella percepita nel
territorio. Non ¢ una questione solo terminologica (shaabi, al-jil, ecc.). Di fatto - pur senza
generalizzare - gli artisti presenti sul mercato discografico occidentale che si ¢ soliti
ricollegare all'Egitto sono in gran parte sconosciuti o quasi al pubblico egiziano (un fenomeno
questo che certamente non riguarda solo quest'area geografica). Un singolare "strabismo" che
sembra una versione aggiornata dell'esotismo - inteso come «éloge dans la méconnaissance»
(Todorov; cfr. § 1.16) - un fenomeno, a quanto pare, ancora operante.

ASCOLTI

D-06  Ahmed Adawya Slametha om Hasan (shaabi, estratto)
D-07  Cheb Mami Haoulou (rai)

D-08  Amr Diab Wala Ala Baloo (shaabi)

D-09  Aida el Ayoubi Mesabarni (shaabi, estratto)

D-10  Natasha Atlas Duden (al-jil, estratto)

D-11  Mohamed Mounir Elnawasy (shaabi, estratto)..

D-12  Ali Hassan Kuban Esmahana (Nubia)

D-13  Shaaban Abdel Rahim Akrah Israel (shaabi, estratto)

D-14  Hakim Tameny Alyk (shaabi)

Ahmad Adawiyyah (D-06) ¢ forse 'apripista della nuova generazione salita alla ribalta negli
anni '70, il cui stile sembra saltare a pié pari la turath, la tradizione colta, e collegare invece il
pop e la musica dance ai tratti piu popolari o addirittura folklorici della musica egiziana. Il

34



brano proposto nell'antologia ¢ una produzione recente, tuttavia il binomio di una vocalita e di
una musica iterativa (tipica del folklore) su accompagnamento che aggiorna in veste dance
sonorita quasi tribali ¢ quantomeno eloquente.

Con Cheb Mami (D-07) abbiamo un un artista di rai di fama internazionale, conosciuto e
rispettato in Occidente come nel mondo arabo (e, per contro, condannato a morte dai gruppi
fondamentalisti algerini). Cheb Mami vive a Parigi e non pud mettere piede in Ageria, ma la
sua musica ¢ presente tanto nei negozi europei (cd) quanto nei suk dei paesi arabi (cassette).
La sua musica ¢ l'esempio tipico di un rai francese" che si differenzia per il suo sound e il suo
piu sofisticato appeal tecnologico dal superstite rai algerino (cfr. Langlois 1996)

Amr Diab, insieme a Hakim, ¢ forse oggi il numero uno della musica pop egiziana, con una
fama che si estende oltre frontiera all'intero mondo arabo e che, a partire dal 1998 quando
registro in duo con Khaled, ¢ via via arrivata anche in Europa e oltreoceano. La sua musica ¢
certamente fatta per ballare, tuttavia conserva un inequivocabile richiamo a sonorita tipiche
nelle quali sembra di ascoltare un fakht in versione elettronica.

Aida el Ayoubi (cfr. Danielson 1996) ¢ una delle tante interpreti femminili che oggi si
contendono il mercato dei paesi arabi e i cui volti seducenti (truccati e acconciati come una
qualunque star del pop europeo) campeggiano sulle copertine di cassette e cd. L'esempio
riprodotto appartiene a quello che potremmo definire il mainstream del pop arabo di oggi,
dove la tecnologia elettronica, la ritmica dance e l'arrangiamento non rimuovono del tutto
certi caratteri locali (ricchezza melodica, coro responsoriale, presenza di lazimat, ossia di
interventi strumentali di raccordo, ecc.).

Natacha Atlas ¢ tanto famosa fra gli appassionati della world music, quanto poco nota nel
mondo arabo. Nata a Bruxelles e cresciuta in un quartiere marocchino, da madre inglese e
padre ebreo sefardita, questa cantante ha raggiunto la notorieta come componente dei
Transglobal Underground, gruppo dal nome programmatico che ¢ stato fra i primi artefici
dello stile cosiddetto global, o addirittura transglobal, caratterizzato dalla ibridazione per via
elettronica di materiali musicali provenienti dai quattro angoli del pianeta. Nella sua
produzione come solista la Atlas ha conservato una forte connotazione elettronica che unisce
al carattere arabo della sua vocalita (di qui l'etichetta al/-jil con cui viene contrassegnata la sua
musica). La sua etichetta "egiziana", oltre al fatto di aver lavorato in Egitto collaborando con
musicisti locali e di essere una esperta danzatrice di raq sharki (danza del ventre), le deriva
anche dall'aver lavorato alla colonna sonora del film Stargate. Per sintetizzare il carattere
dell'esempio proposto si potrebbe dire che la bilancia dei vari ingredienti pende sensibilmente
verso Occidente

[A titolo di curiosita mi permetto di segnalare qui una recente esperienza personale, condotta
con una mia allieva, una studentessa siriana di composizione alla quale ho sottoposto la lista
dei nomi dell'antologia D. Gli unici nomi che non conosceva erano quelli di Natacha Atlas,
Ali Hassan Kuban e di Aida el Ayoubi (che ¢ senza dubbio il nominativo meno noto della
lista). Per contro a nominarle Adawiyya e all'ascolto della sua musica, la studentessa non
riusciva a trattenere l'ilarita. lasciando trapelare quel certo imbarazzo che si prova quando ci si
trova in presenza di una musica artisticamente piuttosto squalificata, al limite del kitsch.]

Mohamed Mounir (D-11) e Ali Hassan Kuban (D-12) sono entrambi musicisti e cantanti

oiriginari della Nubia, la regione dell'alto Egitto con prevalenza di popolazione nera che, negli
anni '60, a seguito della costruzione della seconda diga di Assuan, ¢ stata costretta a una

35



emigrazione di massa. Mounir (cfr. Danielson 1996: 308-9) nei suoi testi rivendica la propria
etnia, ma canta in arabo-egiziano, in uno stile che, nonostante le sue dichiarazioni, a parte
qualche accenno di negritudine, si fatica a ricollegare alla Nubia. Di fatto Mounir ¢ una stella
di prima grandezza del panorama musicale arabo.

Al contrario Ali Hassan Kuban (D-12) canta in lingua della Nubia, e della musica tradizionale
della sua terra enfatiza la struttura pentatonica e la componente nera. Al punto da introdurre
nella sua musica una marcata connotazione di blues neroamericano che ¢ diventata la
caratteristica inconfondibile del suo stile. I suoi testi sono quasi tutti ispirati alla propria terra,
e al senso di sradicamento. Ma il suo seguito egiziano - a parte forse una ristretta nicchia in
seno alle comunita nubiane - ¢ scarsissimo. Il suo pubblico ¢ invece per lo piu occidentale in
virtu del fatto che Hassan Kuban, nonostante ami registrare i suoi dischi al Cairo, pubblica in
prevalenza su etichette occidentali specializzate in world music come Shanachie, Piranha, ecc.

Shaaban Abdel Rahim (D-13) ¢ un artista notissimo e molto amato nei paesi arabi, per la
stessa ragione che ha fatto parlare di lui in Occidente, additandolo all'esecrazione generale.
Anni fa Abdel Rahim ottenne un clamoroso successo sul mercato di lingua araba con questo
brano intitolato Akrah Israel (anche: Bakrah Israel) che tradotto lettralmente significa "Odio
Israele". 11 brano si svolge cin uno stile vagamente funky / hip hop sul quale si sovrappone
perd una vocalita aspra, dai tratti immediatamente popolareschi, quasi da cantore di epica
folklorica, da cui risulta un connubio indiscutibilmente efficace. Recentemente Abdel Rahim
ha fatto nuovamente parlare di s¢, suscitando nuovo scalpore, per avere realizzato il clip
musicale per il lancio nei paesi arabi della nuova catena di fast food McDonald denominata
McFalafel.

Chiudiamo con la star piu popolare del momento, Hakim (D-14). Il brano ¢ tratto dal suo
ultimo album che attualmente ci risulta essere uno dei piu richiesti e programmati dalle radio
egiziane e arabe. La musica oscilla fra stile house e vocalita tradizionale con tanto di coro
responsoriale, accenni di eterofonia,ecc.

36



GLOSSARIO DI TERMINI E DI NOMI ARABI

AVVERTENZE

Nella lista alfabetica, alcuni termini, per conservare la grafia con la quale li si incontra
abitualmente, sono preceduti dall'articolo a/-. Tuttavia 1'ordine alfabetico fa riferimento alla
parola e non all'articolo. Di alcuni termini viene fornito il plurale quando si discosta
sensibilmente dalla forma al singolare.

E' bene tenere presente che la traslitterazione dall'arabo ¢ una materia alquanto complessa che
da luogo a grafie molto diverse, anche in relazione alla lingua di destinazione. Esempi tipici
sono la consonante corrispondente al nostro "sc-", come in "scienza" che viene trascritta
diversamente in inglese e in francese, oppure le differenze frequenti nell'uso delle vocali. Per
questo ¢ frequente incontrare grafie discordanti come quelle elencate di seguito.

Ci sono inoltre due lettere arabe - & (‘ayn) e ¢ (hamza) - i cui suoni non hanno
corrispondenti nelle lingue occidentali. Nella traslitterazione sarebbe opportuno distinguerle,
ma di norma esse vengono entrambe indicate con un apostrofo rovesciato [ ° |, oppure -
altrettanto spesso - vengono ignorate. Nel nostro caso, poiché abbiamo fatto riferimento non a
testi in arabo, ma a testi in inglese, italiano o francese che contenevano parole e nomi gia
traslitterati ci siamo regolati empiricamente.

In modo egualmente empirico ci siamo regolati per quanto riguarda accenti e segni diacritici
che sono anch'essi piuttosto problematici in sede di traslitterazione (la traduzione italiana di
Habib Hassan Touma, ad esempio, non usa né accenti, né segni diacritici). Poiché le tre vocali
della lingua araba (a, i, u) possono essere brevi o lunghe, una corretta traslitterazione
esigerebbe di mettere un accento circonflesso per indicare le vocali lunghe, o meglio ancora
un trattino (@, 1, G). Nel glossario si ¢ cercato per quanto possibile di collocare correttamente
gli accenti sulle vocali lunghe, ma nel testo delle dispense si incontrano numerose
incongruenze.

Alcuni esempi di grafie discordanti riscontrabili frequentemente:

shaykh o sheykh (Egitto, Siria, ecc.), oppure cheikh, cheikha (Marocco, Algeria)
shaabi - chaabi - sha ‘bi

Abdel Waheb - Abdel Wahab - o piu correttamente: ‘Abd al-Wahhab

Abdel Halim Hafez - ‘Abd al-Halim Hafiz

Mohamed - Mohammed - Muhammad

Sayed - Sayyid, ecc.

dilab - dilab - dulab

muwashah - muwashshah

A titolo di curiosita ecco qui una lista di diverse traslitterazioni del nome Umm Kulthiim:
Umm Kalthum - Umm Kultum - Umm Khalthum - Um Koulthoum - Om Kalsoum - Omme
Kolsoum - Om Kalsoum - Oum Kaltsoum - Oum Koulsoum - Om Kolthom - Omm Koulsoun
- Om Kelthoom

[tratti da: http://sunsite.kth.se/feastlib/mrf/yinyue/arab/uk/UKnames.html]

37



adhan

al-Andalus
asil
bahha

bashraf

bendir

chaabi

darabukka

darwish

dawr

dervisci

dhikr

duff

diilab

fasl (pl. fusiil)

firqa

ghazal

appello alla preghiera (sala). Viene intonato 5 volte nelle 24 ore dall'alto del
minareto, in modo che tutti i fedeli possano udirlo. In passato era intonato
dal muezzin (ora ci sono gli altoparlanti con le cassette registrate).

Nome arabo della penisola iberica

"Autentico", ossia riconosciuto come appartenente alla propria cultura e
tradizione

Lett. "asprezza", qualita vocale molto apprezzata nei cantanti che devono
saperla controllare adeguatamente.

(in turco: peshrev) Tipo di composizione strumentale diffusasi nel periodo
della Nahda di origine turco-ottomana

Tamburo a cornice del diametro di 40-50 cm. con una sola pelle. Sul retro
della pelle sono tese alcune corde che producono una lieve ma caratteristica
vibrazione (il meccanismo ¢ quello del "rullante" nella batteria). E'diffuso in
tutto il Maghreb e anche nel Mashriq.

v. sha ‘bi

(derbukka) Tamburo a calice in terracotta con 1 sola pelle. Fa parte del del
takht ed ¢ diffuso in tutto il mondo arabo (cfr. § II. 10)

Lett. "povero, che vive di elemosina". E' il membro una confraternita sfi

(dor, pl adwar) Genere di poesia per musica sviluppatasi nel XIX secolo in
Egitto. E' in forma strofica e pud essere scritta in lingua classica o
colloquiale

v. darwish

Lett. " ricordo". E' la grande preghiera praticata dagli aderenti al sufismo.
Puo essere celebrata individualmente o collettivamente. In tal caso ¢ inclusa
nel rito detto hadra o anche sama

Tamburo a cornice con una sola pelle dotato di sonagli. E' simile al rigg, ma
piu grande, con un diametro di i 40-60 cm circa

(pl. dawalib) Breve composizione strumentale formata da poche frasi.
Tramandata oralmente, spesso anonima e di epoca antica, la dizlab si colloca
di solito all'inizio o alla fine di un brano piu ampio (una suite o un brano
vocale).

E' la grande suite vocale e strumentale del magam al-‘iraqi. Articolata in
cinque movimenti (detti anch'essi fas/) ciascuno basato su un diverso
magam, puod avere una durata di tre-quattro ore.

E' l'ensemble strumentale allargato (violini, violoncelli, strumenti a fiato,
ecc.) che nel corso del XX secolo si ¢ diffuso nella musica araba
soppiantando progressivamente il takht.

Forma di poesia erotica particolarmente coltivata dai poeti sifi nella quale
I'amore carnale ¢ inteso come metafora dell'amore divino. Nonostante il

38



al-Ghazalt

ghina

ghunna

Hadith

hadra

Hijaz

Ibn al-‘Arabt

imam

inshad

Jjahiliyya

al-jil

kamanja

al-Kindi

layalt

lazima

maddah

linguggio spesse volte molto esplicito il ghazal entra abitualmente nell'inni
religiosi del dhikr, sfidando il moralismo dei religiosi piu osservanti.

(Abt Hamid al-Ghazali, XI sec.) E' uno dei piu grandi pensatori dell'Islam e
uno dei grandi mistici del sufismo.

(pl. aghani) Lett. "canto". Si usa molto di piu al plurale. Spesso lo si intende
nel senso di "canto artistico" (ghina’ al-mutqan), secondo la tradizione
avviatasi nello Hijaz nel VII sec.

E' la tecnica della "nasalizzazione" fondamentale nel tajwid coranico, ma
applicata anche nell'interpretazione vocale in genere.

I detti, le sentenze che la tradizione attribuisce a Maometto al di fuori del
Corano. La raccolta degli Hadith costituisce uno dei testi sacri dell'Islam, la
cui veridicita talvolta ¢ tuttavia messa in dubbio dagli studiosi.

Lett. "presenza" E' il rito sifi nel quale si manifesta la presenza di Dio e nel
quale si svolge il dhikr. In pratica ¢ sinonimo di sama ‘.

E' la regione della Penisola Arabica dove ha avuto origine I'Islam e dove si
trovano le citta piu importanti (La Mecca e Medina).

Vissuto a cavallo fra XII-XIII sec. ¢ considerato il piu grande pensatore e
mistico del sufismo

autorita religiosa sciita

Lett. "canto", "declamazione". Il termine indica il repertorio dei canti e degli
inni (ossia canti in forma strofica) religiosi, ad esclusione del Corano che
non viene cantato ma recitato (v. tajwid)

Lett. "ignoranza" Indica l'epoca antecedente al sorgere dell'Islam

Lett. "generazione" E' un termine usato dai discografici (poco diffuso nel
linguaggio comune) per indicare le tendenze piu avanzate (techno, ambient,
electronica, ecc.) della musica pop araba (v. anche sha ‘bi)

(in turco: kemencé) Nome arabo del violino. Originariamente il termine
indicava l'antico strumento arabo a 3-4 corde incluso nel takht (v.; cfr. § II.
10) e corrispondente al nostro violino, ma di forma e sonorita diverse.

(Ya‘ctuib al-Kindi) Vissuto nel IX secolo € uno dei piu grandi trattatisti della
musica araba.

Brano vocale da improvvisare sulle sillabe delle parole «Ya Iil, ya ‘mn» (Oh
notte, oh occhi miei!)

(lazma) Risposta strumentale (improvvisata su formule oppure composta)
che segue una frase del cantante e la collega alla frase successiva.

Lett.: colui che canta il madih. E" il cantante (spesso uno shaykh) che
interpreta da solista i canti dell'inshad popolare (per lo piu dhikr e madih) in
lingua colloquiale o in dialetto.

39



madrih

Maghreb

al-Mahdi

maqgam

magam al-‘iraqi

Mashreq

al-Mawsilt

mawlid

mawwal

Mawlawt

Mevlevi

muezzin
mufti

mughanni

Lett. "glorificazione". E' il genere di musica religiosa forse piu popolare,
eseguita nell'ambitodella celebrazione pubblica del dhikr. Vi si cantano le
lodi ad Allah con inni strofici tipo gasida o dawr, ma in lingua colloquiale o
in dialetto.

(Maghrib) Lett. "dove tramonta il sole", "Ponente". Il termine indica le
regioni del Nord Africa dal Marocco alla Libia.

(Ibrahim al-Mahdi) Musicista vissuto fraVIII-IX sec. Fu alla guida della
tendenza innovatrice della scuola di Baghdad.

(pl. magamat) Lett. "gradino". E' un insieme di note disposte secondo una
precisa scala e delle relative formule melodico-interpretative adatte a
renderne il carattere musicale e poetico. E' dunque qualcosa di piu ricco e
complesso rispetto alla nostra nozione di "scala musicale" (cfr. § 1. 19). Il
magam ¢ il fondamento del sistema musicale arabo, nonché la "materia
prima" per l'arte dell'improvvisazione. Complessivamente 1 magamat sono
oltre un'ottantina suddivisi in generi (rast, bayati, sikah, hijaz, kurd, ecc.). 1l
sistema del magam utilizza intervalli diversi e piu vari di quelli della
moderna musica occidentale (anche se fino a una certa epoca del Medioevo
le differenze furono meno sensibili).

Antico genere strumentale e vocale della scuola orientale (Iraq) largamente
basato sull'improvvisazione

(Mashrig) 11 Medio oriente, ossia i territori ad est del Maghreb. 11 confine
fra le due aree non ¢ ben definito. L'Egitto in genere viene ascritto al
Mashreq.

(Ishaq al-Mawsili) Musicista della scuola di Baghdad (VIII-XI sec.) a capo
dell'orientamento conservatore. Fu maestro di Zyriab col quale entro in forte
contrasto.

(mulid) Festa della nativita del Profeta, o anche dei santi

(pl. mawawil) Forma poetica per musica sulla quale il cantante ¢ chiamato a
improvvisare

v. Mevlevi

confraternita sufi fondata a Konya, Turchia, da Rumi. E' forse la
confraternita piu famosa grazie alla suggestiva danza roteante praticata dai
suoi dervisci.

(muadhdhin). E' il cantore cui spetta il compito di intonare 1'adhan
autorita religiosa sunnita.

(mukhanni, pl. mughanndt, mukhannat) Cantore. Si indicano con questo
termine i cantanti dal carattere effeminato, spesso omosessuale, in auge
all'epoca dello Hijaz (V1I sec.)

40



mullah

munshid

muqri

mutrib

muwashshah

Nahda

nawba

nay

qafla

qaina

qganun

qasida

qawwali

Nelle regioni orientali ¢ I'equivalente del prete cristiano, ma poiché 1'Islam
non riconosce un ceto clericale ¢ semplicemente un uomo di cui si riconosce
l'autorita in materia di religione

(pl. munshidin) Propriamente ¢ il cantante dell'inshdd di tradizione colta.
Spesso viene chiamato cosi anche il maddah, ossia il solista dell'inshad
popolare (dhikr, madih).

Recitante che conosce le severe regole del fajwid, ossia la declamazione
pubblica di al-Qu 'ran, il Corano

Cantante solista (di musica profana)

Antico genere di poesia per musica in forma strofica sviluppatosi
particolarmente nel Medioevo nell'ambito della musica arabo-andalusa. E'
tuttora una delle forme piu diffuse della musica vocale sia religiosa sia
profana. Sebbene appartenga alla tradizione letteraria classica, viene
impiegata talvolta anche nella musica vocale in lingua colloquiale o
dialettale.

Lett."rinascita". Con questo termine si indica la fase di generale risveglio
musicale e culturale avviatasi in Egitto nella seconda meta del XIX sec. La
musica fiorita nell'epoca della Nahda ¢ 1'asse portante della turath, il cuore
della musica classica egiziana e araba di epoca moderna.

(nitha) Suite che alterna brani vocali e strumentali fiorita nella Spagna e nel
Maghreb in seno alla musica arabo-andalusa

(in turco: ney) Flauto di canna a sei fori usato nel takht e particolarmente
caro al sufismo (cfr. § I1.10). Se ne incontrano numerose varieta denominate
diversamente

(pl. gafalat) Cadenza vocale improvvisata posta a conclusione di una strofa.

(gayna, pl. qainat o giyan) Cantante e musicista femminile all'epoca della
Jjahiliyya. Figure quasi leggendarie, celebri per la loro bellezza e per le loro
arti amatorie, le giyan furono le assolute protagoniste della vita musicale
nello Hijaz preislamico.

Salterio (cetra) di forma trapezoidale a corde pizzicate di origine
antichissima. Fa parte del takht (v., cfr. § 11.10)

(pl. gasa’id) La piu illustre forma strofica di poesia per musica della
tradizione classica araba. E' tuttora utilizzata nelle composizioni vocali colte
sia religiose sia profane. E' una forma eminentemente in lingua classica, ma
talvolta viene adottata anche nel canto in lingua popolare.

Stile di canto devozionale praticato originariamente dalle confraternite sifi
del Pakistan nella celebrazione del dhikr. E' un canto estatico, con lunghe
improvvisazioni virtuosistiche nelle quali l'interprete da fondo a tutte le sue
risorse vocali per trasmettere all'uditorio un profondo senso di spiritualita e
di gioia. Musicalmente non si fonda sul magam, ma rientra nell'area di
influenza del sistema musicale indiano.

41



al-Qu’'ran

rabab

rai

riqq

Ruami

sala

sama‘

sama ‘v

santur

sha ‘bi

shari‘a

shaykh

sifi

sufismo

Sunna

Il Corano, il testo sacro dell'lslam che Dio (Allah) ha rivelato al Profeta
(Muhammad)

Arcaico strumento a due corde con la cassa di forma rettangolare o a forma
di barca. Si suona con l'arco ed ¢ diffuso ancora adesso nella musica
folklorica.

Lett. "opinione". Musica popolare urbana sviluppatasi in Algeria ¢ Marocco
nel XX secolo (cfr. § 1. 21)

Piccolo tamburo a cornice (20 cm di diametro) con una sola pelle e dotato di
sonagli. Fa parte del takht (v., cfr. § 11.10)

(Jalal ad-Din Rumi, detto Mevlana) Originario della Persia, vissuto nel XIII
sec., ¢ il piu grande poeta del sufismo e uno dei suoi grandi maestri. A
Konya in turchia fondo la confraternita dei dervisci Mevievi (in arabo:
Mawlawr) da cui il suo soprannome Mevlana

(salat) Preghiera islamica da recitare cinque volte al giorno con il capo
rivolto alla Mecca

Lett. "ascolto" E' il rito siifi nel corso del quale con la musica e con la danza
si evoca la presenza divina (hadra), al cui manifestarsi i partecipanti cadono
in estasi.

(in turco: semai) Componimento strumentale di origine turco-ottomana che
si inserisce nello svolgimento di una suite

Salterio (cetra) a corde percosse di origine molto antica e diffuso nelle
regioni del Levante (Iraq), in Persia, fino all'lndia. Una varieta di santir, il
cimbalom, ¢ presente anche nella musica tradizionale dell'Europa centrale e
dei Balcani.

(shaabi, chaabi) Lett. "gioventu". E' il termine impiegato comunemente nel
mercato discografico per indicare la musica pop nordafricana, dal Maghreb
all'Egitto.

Legge islamica. Negli stati dove ¢ in vigore (repubbliche islamiche ed
emirati) i codici civile e penale si fondano sui precetti di Corano, Sunna e
Hadith

(pl. mashayikh) Persona che ha frequentato le scuole di religione e che
conosce a fondo il Corano e l'arte della recitazione coranica. Di fatto lo
shaykh abbina competenza religiosa e musicale.

Aderente al sufismo, membro di una confraternita che pratica la tariga e il
misticismo (fasawwuf, v). La parola viene probabilmente da sif, lana (cfr. §
L. 18)

Corrente mistica sorta fin dai primi tempi dell'Islam, diffusasi da Oriente
(Persia, Iraq) in tutto il mondo islamico (cfr. § I. 18)

Raccolta dei precetti per la pratica della religione islamica dedotti dal
Corano e dagli Hadith. E' uno dei testi sacri dell'Islam

42



sura
tahmila

tagsim

tajwid

takht

taqtiiqa

tarab

tariqa

tartil

tasawwuf

takbir

turath

‘Ud

ughniyya

ulama

wajd

Capitolo del Corano (in tutto sono 114)
Forma strumentale che puo entrare nello svolgimento di una suite

(tagasim) Brano strumentale solistico senza accompagnamento e in ritmo
libero che viene improvvisato su un magam

L'arte della recitazione di al-Qu’ran, il Corano, regolata da norme severe
che esigono una pronuncia e una intonazione accuratissime (cfr. § I11.05)

Il complesso strumentale formato da 3-6 elementi proprio della tradizione
musicale classica araba (cfr. § II. 10)

Canzone strofica con ritornello di stile orecchiabile e di genere per lo piu
leggero. Di durata compatibile con le due facciate di un '78 giri, godette di
grande popolarita negli anni dopo la Prima guerra mondiale e fino agli anni
'30.

Lett. "incanto". Termine dal significato quasi intraducibile in una sola parola
col quale si indica lo stato di gioia e di appagamento che la musica e il canto
suscitano nell'ascoltatore (cfr. § I. 19)

Lett. "via", ma anche "confraternita". Ogni confraternita siifi (Mevlevi,
Nagshbandi, Laythiyya, ecc.) si identifica nella propria regola o "via" -
tariga per 'appunto - che fissa i1 gradi (magamat) attraverso 1 quali giungere
alla conoscenza perfetta e alla contemplazione di Dio.

Particolare stile del fajwid (la recitazione del Corano), lento e meditato.
Misticismo. In pratica ¢ sinonimo di sufismo.

(in turco: tekbir) Lett. "esaltazione". E' un momento del dhikr e di altre
preghiere nel quale su una melodia reiterata si ripetono le parole «Allahu
akbar» (Allah ¢ grande)

Lett. "eredita" Indica il patrimonio musicale e culturale della tradizione
classica

(‘oud) Liuto arabo. E' il principe degli strumenti e naturalmente ¢ incluso
nel takht (cfr. § 1. 10)

Canzone. E' un termine generico che si ¢ diffuso sul finire degli anni '30 in
Egitto per indicare un'ampia verieta di composizioni vocali molto in voga,
di norma in forma strofica e con ritornello. Ci sono vari tipi di ughniyya, ad
es. l'ughniyya al-sinama’iyah (canzone da film), l'ughniyya mutawwala
(canzone lunga), ecc. L'ughniyya ¢ soprattutto legata alla figura di Umm
Kulthiim.

(ulema) Teologo, studioso del Corano e dell'lslam cui viene riconosciuta
l'autorita di pronunciare sentenze.

Estasi. E' lo stato di ebbrezza spirituale cui aspira il sifi

43



wasla

wazn

zajal

zakharafa

Zyriab

(pl.wasalat) Suite di brani vocali e strumentali affermatasi in Egitto
all'epoca della Nahda. E' la forma musicale classica per eccellenza
dell'epoca moderna specie in Egitto e nel Mashreq

Ritmo. nella musica araba esistono decine di ritmi diversi, classificati
secondo formule precise che ne stabiliscono gli accenti e il carattere (ritmi
in2,3,4,7,8,9, 10, 12, 13, 14, 16, 19 tempi, ecc.). Rispetto al ritmo della
musica occidentale che si dice "divisivo" (che ragiona cio¢ per frazioni: 1/4,
2/4, 3/4 ecc.), il ritmo della musica araba (come del resto la musica indiana
e gran parte delle musiche di tradizione orale) si dice "additivo" in quanto
risulta dalla somma di brevi incisi ritmici (4+2+3; 3+6+4; ecc.)

(pl. azjal) Forma strofica di poesia per musica scritta in linguaggio
colloquiale o dialettale. Di origine medioevale, ¢ tuttora adottata sia nella
musica religiosa sia in quella profana.

(pl. zakharif) L'ornamentazione della melodia. La padronanza di quest'arte
distingue il cantante e lo strumentista di valore.

Figura quasi leggendaria di musicista, vissuto nel IX secolo. A causa dei
contrasti con I'ambiente musicale di Baghdad, lascio la citta e si trasferi a
Cordoba forse nell'822, dove fondo la scuola che diede origine alla miisiga
al-andalusiyya.

44



ANTOLOGIA AUDIO

Lista degli ascolti previsti dal programma del I modulo
con relativi dati discografici e annotazioni.

2 compact disc (C - D)

Abbreviazioni: n.d. = non disponibile - n.i. = non indicato

Di alcuni brani viene fornita la classificazione riportata da A/l Music Guide (AMG) all'indirizzo:

C

www.allmusic.com.

traccia Dati  identificativi
durata
C-01 Genere:  tartil (recitazione del Corano)
Luogo: Siria

02:33 Interprete:  Shaykh Hamza Shakkiir
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Tartil du Coran - chapitre de la Génisse, 11, 1-5 [sura II, "della vacca"]

Titolo dell'album:  Hamza Shakkiir & Ensemble al-Kindi. Takasim & Sufi Chants from

Damascus,
Produttore: =~ WDR/Westdeutscher Rundfunk (Christian Scholze, Jean Trouillet)
Luogo e data registraz.:. ~ SWF-Studio Schlossbergsaal, Feiburg, 26-27 ottobre, 1992
Etichetta e pubblicaz.: World Network-WDR - 56.985, Francoforte, 1994

Vedi note d'ascolto al § 11.05

C-02 Genere:
Luogo:
02:58 Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § 11.06

adhan (appello alla preghiera)

Turchia

Dogan Dikmen

Ezanrt Muhammedi [tradizionale]

Tasawuf Musikisi/Sufi Miizik [cassetta]

n.i.

n.i.

Minareci Miizik Kasetleri - 4436, Miinchen, Germania, s.d.

C-03 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:
Vedi note d'ascolto al § 11.06

00:56
(estratto)

adhan

Aleppo (Siria)

Sabri Mudallal

[adhan, tradizionale]

Muezzins d'Alep/Chants religieux de l'lslam
(direction: Pierre Toureille)

n.i.

[Ocora 558 567] ora in: Ocora - C 580038, Parigi, 1992

45



C-04 Genere: adhan
Luogo: Damasco (Siria)
00:49 Interprete:  Suleyman Dawad
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  [adhan, tradizionale]
Titolo dell'album:  Chants d'extase en Syrie. Suleyman Dawiid & ses fils
Produttore: ~ Michel Pagiras
Luogo e data registraz.:  Damasco, moschea al-Buziiri, 14 aprile 1995
Etichetta e pubblicaz.: al Sur/Média 7 - ALCD 141, Nanterre, Francia, 1995
Vedi note d'ascolto al § 11.06
C-05 Genere:  adhan
Luogo:  Egitto
00:52 Interprete:  Shaykh 'Abd al-Basit
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  [adhan, tradizionale]
Titolo dell'album:  Musiques d'Egypte
Produttore: n.i.
Luogo e data registraz.:  n.i.
Etichetta e pubblicaz.: [Club du Disque Arabe, AAA 050] ripubblicato in: Cité de la

Vedi note d'ascolto al § 11.06

Musique/Actes Sud - A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange,
Musiques d'Egypte, Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996)

C-06 Genere:
Luogo:
Interprete:

Titolo del brano [e autore]:

08:26
(estratto)

Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § 11.07

inshad (innodia religiosa islamica)

Damasco (Siria)

Suleyman Dawid e figli

Suite sacrée (Nawba) de la Grande Mosquée des Omeyyades a Damas:
a) Muwashshah "Sard min Makkatin" [Sa'id Farhat]

Chants d'extase en Syrie. Suleyman Dawiid & ses fils

Michel Pagiras

Damasco, moschea al-Buziri, 14 aprile 1995

al Sur / Média 7 - ALCD 141, Nanterre, Francia, 1995

C-07 Genere:

Luogo:
14:09 Interprete:
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:

Titolo dell'album:

Produttore:
Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § 11.07

inshad (innodia religiosa di tradizione sufi)

Siria

Shaykh Hamza Shakkiir & Ensemble al-Kindi

Wasla en Saba:

a) 00.00 - Bashraf sabd [anonimo]

b) 02:50 - Tagsim gantin [improvv.: Julien Jalal ad-Din Weiss]

c) 04:42 - Samd'i sabd [ Tawfiq al-Sabbagh]

d) 06:24 - Tagsim nay [improvv.: 'Abd al-Salam Safar]

e) 10:00 - Muwashshah "Adir land akwdiban" ['Abd al-Salam Safar]

f) 13:34 - Laydlin [improvv.: Shaykh Hamza Shakkr]

Hamza Shakkiir & Ensemble al-Kindi. Takasim & Sufi Chants from
Damascus,

WDR/Westdeutscher Rundfunk (Christian Scholze, Jean Trouillet)
SWF-Studio Schlossbergsaal, Feiburg, 26-27 ottobre, 1992

World Network-WDR - 56.985, Francoforte, 1994

46



C-08 Genere:  madih ("glorificazione" - innodia popolare di tradizione sufi)
Luogo: Egitto
15:56 Interprete:  Shaykh Ahmad Muhammad Barrayn
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  'Ulbet al-Sabr [A. M. Barrayn - A. M. Barrayn]
Titolo dell'album:  Sheykh Amhad Barrayn. Sufi Songs
Produttore: ~ Alain Weber, Armand Amar (postproduz. J. Bauer, Ph. Avril, Paris)
Luogo e data registraz.:  n.i.
Etichetta e pubblicaz.: Long Distance - WMD 332 - 592323, Francia, 1994
Vedi note d'ascolto al § 11.08
C-09 Genere: musica colta profana (dawr)
Luogo:  Egitto
02:40 Interprete:  Shaykh Ytsuf al-Manyalawi
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Yd-manta wahesni [al-Manyalawi]
Titolo dell'album:  Musiques d'Egypte
Produttore: n.i.
Luogo e data registraz.:  n.i, 1910
Etichetta e pubblicaz.: [Gramophone - 012262, 1910] ora in: Cité de la Musique/Actes Sud

Vedi note d'ascolto al § 11.12

- A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange, Musiques d'Egypte,
Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996)

C-10 Genere:  musica colta profana (muwashshah)
Luogo:  Egitto
03:08 Interprete:  Shaykh Sayyid al-Safti
Titolo del brano [e autore]:  Ya Mimati [al-Safti]
Titolo dell'album:  Musiques d'Egypte
Produttore: n.i.
Luogo e data registraz.: n.i., 1910
Etichetta e pubblicaz.: [Gramophone - 11-12622, 1910] ora in: Cité de la Musique/Actes
Sud - A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange, Musiques
d'Egypte, Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996)
Vedi note d'ascolto al § 11.12
C-11 Genere:  musica colta profana (muwashshah)
Luogo:  Egitto
01:41 Interprete:  Firqat al-Musiqa al-Arabiyya, direttore 'Abd al-Halim Nuwira

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § I1.13

Ya Mimati [al-Safti]

Musiques d'Egypte

n.i.

n.i., 1971

[Sono Cairo 17-17079, Cairo, 1971] ora in: Cité de la
Musique/Actes Sud - A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange,
Musiques d'Egypte, Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996)

47



C-12 Genere:  ughniyya

Luogo: Egitto
05:35 Interprete:  Asmahan

Titolo del brano [e autore]:  Ya Habibi Taala [?7?]
Titolo dell'album:  Asmahan
Produttore: n.i.
Luogo e data registraz.:  n.i. [1944]
Etichetta e pubblicaz.: [Baidaphon, 1944?] Asmahan Records - ASMCD 601, Grecia, 1992
(prodotto su licenza Ets. H.Baida, Beirut, Libano)

Vedi note d'ascolto al § I1.15
C-13 Genere: ughniyya

Luogo:  Egitto
08:50 Interprete:  Muhammad 'Abd al-Wahhab (Abdel Wahab)

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § I1.15

Marreyt Ala Beyt el Habayeb [ 'Abd al-Wahhab - Safouan]

Colours from Abdel Wahab Melodies

n.i.

n.i.

Voice of Lebanon - produced by Robert Khayat & Co. - VLCD 545,
Beirut, Libano, 1993 (fabbricato e distribuito su licenza da: Digital
Press Hellas, Grecia)

C-14 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

05:27
(estratto)

ughniyya

Egitto

'Abd al Halim Hafiz (Abdel Halim Hafez)

Oulli Haga [M- Abdel Wahab - H. El Sayed]

Zay El Hawa

[executive producer for EMI: John G. Deacon]

n.i., 1961

[Soutelphan (Emi Arabia), Cairo, 1961] ora in: Emi Arabia - 0946
310518-2 1, Dubai, 1996

Vedi note d'ascolto e traduzione con testo a fronte al § 11.15

48



D

traccia Dati  identificativi
durata
D-01 Genere:  ughniyya (monologo)
Luogo: Egitto
3:05 Interprete:  Umm Kulthum
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  En kont assameh (In Kunt Asaamih) [M. al-Qasabji - A. Rami]
Titolo dell'album:  [???] Omme Kolsoum - La diva 111
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.:  [???, 1927]
Etichetta e pubblicaz.: [Gramophone 72-13, 1927] ora in: EMI Arabia, EMI 0946310957-2

Vedi note d'ascolto al § I1.15

4, Dubai, 1998

D-02 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

08:44
(estratto)

Vedi note d'ascolto e traduzione con testo

ughniyya

Egitto

Umm Kulthum

Ana Fe Entezarak (Ana fi-ntizaarak) [Z. Ahmad - B. al-Tunisi]
Ana Fe Entezarak

n.d.

[72?, 1943]

[Sono Cairo - SC-22144] ora in: Sonodisc SONO 117, Francia,
19897 (prodotto e distribuito su licenza Sono Cairo)

a fronte al § I1.17

D-03 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

05:52
(estratto)

Vedi note d'ascolto al § 11.17

ughniyya (qasida)

Egitto

Umm Kulthum

Ela Arafat Allah (Ila 'Arafati lllah) [R. al-Sunbati - A. Shawqi]
[7??] Ela Arafat Allah

n.d.

[722,1955]

[Sono Cairo - SC-22161] ora in: SIDI - SONOCD 233, Saudi
Arabia, 1996? (prodotto e distribuito su licenza Sono Cairo)

D-04 Genere:
Luogo:

Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:

Etichetta e pubblicaz.:

17:24
(estratto)

ughniyya ("canzone lunga")

Egitto

Umm Kulthum

Anta Oumri (Inta 'Umri)

Anta Oumri

n.i.

[722,1964]

[Sono Cairo - SC-22104] ora in: Sonodisc - SONO 102, Francia,
19897 (prodotto e distribuito su licenza Sono Cairo)

Vedi note d'ascolto e traduzione con testo a fronte al § 11.17

49



D-05 Genere:  ughniyya
Luogo: Libano
06:25 Interprete:  Fairuz
Titolo del brano [e autore]:  Beirut Hal Zarafat [A. Rahbani-M.Rahbani - el-Khoury],
Titolo dell'album:  The Legendary Fairuz
Produttore: n.i.
Luogo e data registraz.:  n.i.
Etichetta e pubblicaz.: Emi Arabia - EMI 7243 8 23572 3, UK, 1997

Vedi note d'ascolto al § I1.18

D-06 Genere:  shaabi (sha'bi)
Luogo:  Egitto
02:51 Interprete:  Ahmed Adawiya (Adaweya, Adawiyyah)

(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Slametha om Hasan (Salamitha ummu Hassan) [?77]
Titolo dell'album:  The Very Best of Adawiyyah
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.: n.d.
Etichetta e pubblicaz.:  ???, Egitto, ??? [file audio scaricato da: www.cairovoice.com]

Vedi note d'ascolto al § I1.18

D-07 Genere: rai
Luogo: Algeria-Francia
04:10 Interprete:  Cheb Mami

Titolo del brano [e autore]:  Haoulou
Titolo dell'album:  Let Me Rai
Produttore: ~ Hilton Rosenthal
Luogo e data registraz.: n.d.
Etichetta e pubblicaz.:  [varie: Rhythm Safari, Totem Records/Virgin, 1990] ora in: Virgin
(EMI) - CD 00015 2

Vedi note d'ascolto al § I1.18

D-08 Genere:  shaabi
Luogo: Egitto
05:06 Interprete:  Amr Diab

Titolo del brano [e autore]:  Wala ala baloh [M. Raheem - M. Refa'ay]
Titolo dell'album:  Aktar Wahed
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.: n.d.
Etichetta e pubblicaz.: Alam el Phan (EMI Arabia) - CD ad05, 2001
[file audio scaricato da: www.cairovoice.com]

Vedi note d'ascolto al § I1.18

D-09 Genere:  shaabi
Luogo: Egitto
03:38 Interprete:  Aida el Ayoubi

(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Mesabarni (Missabarni) [?77]
Titolo dell'album:  Min Zaman
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.: n.d.
Etichetta e pubblicaz.:  ???, Egitto, ??? [file audio scaricato da: www.cairovoice.com]

Vedi note d'ascolto al § I1.18

50



D-10 Genere:  worldbeat [AMG: electronica, ambient/techno, club/dance]
Luogo: indefinibile (Belgio-Marocco-Egitto-Usa...)
03:57 Interprete:  Natacha Atlas
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Duden [Ahlan/Atlas/Count Dubulah/Mantu]
Titolo dell'album:  Diaspora
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.: n.d.
Etichetta e pubblicaz.: Beggars Banquet Records (MCA) - MCAD-11548, Usa, 1995
Vedi note d'ascolto al § 11.18
D-11 Genere:  shaabi
Luogo:  Egitto
03:30 Interprete:  Mohamed Mounir
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  El Nawasy

Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § I1.18

Ana Qalbi Msaken Shaabia (Ana Alby Masaken Shabiya)
n.d.

n.d.

Free Music - 7?7, Egitto, 2001

[file audio scaricato da: www.cairovoice.com]

D-12 Genere:
Luogo:
03:34 Interprete:

Titolo del brano [e autore]:
Titolo dell'album:
Produttore:

Luogo e data registraz.:
Etichetta e pubblicaz.:

Vedi note d'ascolto al § 11.18

world fusion (AMG: world, nubian)

Egitto (Nubia)

Ali Hassan Kuban

Esmahana

Real Nubian

Bibi Hammond (postproduzione: Cairo - Berlin)

El Araby Studio, Cairo; On Air Studio, Berlin; 1997-1999
Piranha - CD-PIR 1575, Germania, 2001

D-13 Genere:  shaabi
Luogo: Egitto
03:08 Interprete:  Shaaban 'Abd al-Rahim
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Akrah Israel (Bakrah Israel)
Titolo dell'album:  Ma Tekdarsh
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.: n.d.
Etichetta e pubblicaz.:  ???, Egitto, ??? [file audio scaricato da: www.cairovoice.com]
Vedi note d'ascolto al § 11.18
D-14 Genere:  shaabi
Luogo:
03:40 Interprete:  Hakim
(estratto)  Titolo del brano [e autore]:  Tameny Alyk (Tamminy Aleek)
Titolo dell'album:  Tameny Alyk
Produttore: n.d.
Luogo e data registraz.: n.d.
Etichetta e pubblicaz.:  ???., Egitto, 2001 [file audio scaricato da: www.cairovoice.com]

Vedi note d'ascolto al § I1.18

51



Riferimenti bibliografici d'esame

Le seguenti indicazioni bibliografiche sono limitate ai testi previsti
dal programma d'esame per il [l MODULO

(il numero a fianco di ciascun titolo corrisponde alla
numerazione progressiva del programma d'esame)

DANIELSON Virgina, The Arab Middle East, in MANUEL Peter, Popular Musics
of the Non-Western World, Oxford University Press, New York,
1988, pp. 141-160

DANIELSON Virginia, New Nightingales of the Nile: Popular Music in Egypt
since the 1970s, «Popular Music», XV/3, 1996, pp. 299-312

DANIELSON Virgina, The Voice of Egypt. Umm Kulthum, Arabic Song and
Egyptian Society in the Twentieth Century, The University of
Chicago Press, Chicago-London, 1997, capp. 1, 6, 7

LANGLOIS Tony, The Local and Global in North African Popular Music,
«Popular Music», XV/3, 1996, pp. 259-273

TOUMA Habib Hassan, La musica degli arabi, Sansoni, Firenze, 1982, pp. 5-27;
73-135

sk ke sfe sk ske sk s sk ke sk sk sk sk sk sk ke sk sk sk sk sk sk sk sk sk sk sk sk sk sk sk sk ske sk sk sk sk sk sk sk sk sk sk skeosk sk skok sk

52

#12

#13

# 11



