
IULM - Libera Università di Lingue e Comunicazione 
DISCOGRAFIA E VIDEOGRAFIA MUSICALE 

prof. Giordano Montecchi 
 
 

APPUNTI DELLE LEZIONI - A.A. 2001-2002 
 

Identità locale e fattore mediatico: l'impatto dell'industria discografica 
sulle musiche di tradizione orale del Mediterraneo. 

Un esempio: l'Egitto 
 

I MODULO 
 

Oralità, scrittura, mediatizzazione.  
Musiche di tradizione e mediamorfosi nell'area mediterranea. 

 
Indice 
   
p.   2 I.01  Discografia. Una precisazione terminologica per una nuova disciplina 
"   3 I.02  Oralità e scrittura in musica 
"   5 I.03  Lingua scritta e lingua orale 
"   6 I.04 "Capire" l'oralità 
"   7 I.05  Da Omero alla world music 
"   9 I.06  Psicodinamica dell'oralità 
" 11 I.07  Prassi orale, scrittura, musica riprodotta 
" 12 I.08  Musica riprodotta e semiologia 
" 14 I.09  Musica riprodotta e società di massa 
" 16 I.10  Il testo e la performance 
" 18 I.11  Testo e contesto 
" 19 I.12  L'estetica della musica di fronte al mercato globale 
" 21 I.13  Musiche di tradizione orale e mercato globale: la world music 
" 23 I.14  Una prima ricognizione sonora 
" 26 I.15  Identità locale e globalizzazione 
" 29 I.16  L'esproprio dei tratti culturali. L'industria della world music. 
" 31 I.17  Aspetti della produzione discografica 
" 34 I.18  Il sufismo e la musica 
" 35 I.19  Il Mediterraneo. Una ricognizione musicale 
" 42 I.20  Fra identità locale, diaspora e modernizzazione. 
   Tradizione e meticciato nella musica del Mediterraneo. 
" 45 I.21  La canzone urbana del Novecento 

" 50  Lista degli ascolti del I modulo 

" 58  Riferimenti bibliografici d'esame 



 2

Oralità, scrittura, mediatizzazione. Musiche di tradizione 
e mediamorfosi nell'area mediterranea. 

 
 
 
I. 01 Discografia - Una precisazione terminologica per una nuova disciplina 
 
La discografia e, collegata ad essa, la videografia, costituiscono una disciplina di studio 
relativamente nuova che, anche se ha già una consistente letteratura, nel momento in cui 
diviene materia di insegnamento in ambito universitario, pone una quantità di problemi. 
Con "disco" possiamo provvisoriamente intendere in modo generico, la varietà dei supporti 
audio attualmente utilizzati per la riproduzione e la trasmissione della musica. Le tecnologie 
della riproduzione hanno una storia che ormai oltrepassa il secolo; una storia ricca di sviluppi 
e perfezionamenti: si va dalla registrazione fonografica su cilindri, al disco destinato al 
grammofono (il "78 giri"), poi al microsolco, al long playing, al nastro magnetico (bobine o 
cassette), per arrivare alla riproduzione digitale, al cd e ai diversi sviluppi indotti 
dall'informatica e dal web. 
 
La storia di questa tecnologia e le sue sempre più importanti implicazioni industriali e 
commerciali costituiscono un capitolo importantissimo della storia generale del XX secolo. In 
quanto storia particolare questa materia concerne inoltre in pari misura la storia dei mezzi di 
comunicazione di massa e la storia della musica. 
Il termine "discografia" è fortemente ambiguo, o meglio per dirla in termini linguistici, 
"polisemico". Il musicologo (figura in cui potremmo già distinguere lo storico della musica e 
lo studioso dell'età contemporanea), il sociologo della comunicazione, l'ingegnere elettronico, 
lo storico della scienza, il musicista, il collezionista, l'appassionato possono intendere questo 
termine in modi radicalmente diversi. 
Sul piano generale, il riferimento obbligato è al succinto ma fondamentale testo pubblicato nel 
1936 da Walter Benjamin (trad. it.: L'opera d'arte nell'epoca della sua riproducibilità tecnica, 
Einaudi, Torino 1966) che mette a fuoco il decisivo mutamento di prospettiva estetica e 
storica legata all'avvento della riproducibilità di creazioni artistiche che in passato avevano un 
carattere di unicità (in particolare nel campo delle arti visive: vedi fotografia). 
Inutile dire quindi che come campo di ricerca la discografia si presta a diverse impostazioni, 
sia metodologiche, sia di contenuti e di obiettivi. Questo richiede in linea di principio una 
definizione dello statuto di questa disciplina, o dell'insieme di indirizzi che questa disciplina 
può assumere. Nelle Università italiane si tengono alcuni corsi di Discografia e videografia 
musicale, ciascuno dei quali presenta caratteristiche diverse per impostazione e tematiche.  
 
Carlo Marinelli, che è stato il primo in Italia a tenere un corso di discografia (al DAMS di 
Bologna) ha svolto questa problematica in un saggio dal titolo Prolegomeni ad una nuova 
disciplina scientifica: discografia e videografia musicale (in: AA.VV., Norme con ironia. 
Scritti per i settant'anni di Ennio Morricone, a cura di Sergio Miceli, Suvini Zerboni, Milano 
1998, pp. 131-51). In esso, in linea con un orientamento già consolidato nel mondo 
anglosassone (ad es. L. Foreman, Systematic Discography, London 1974), la discografia viene 
presentata come ricerca storica e sistematica sul disco come fonte e come testo dotato di 
caratteristiche inedite rispetto alle fonti scritte tradizionali. Marinelli propone una distinzione 
fra "discografia documentale" e "discografia storica", con ulteriori differenziazioni interne, 
proponendosi come obiettivo dello studioso la realizzazione di "discografie", ossia la ricerca e 
la catalogazione secondo una precisa metodologia di tutto il materiale discografico inerente 
un certo soggetto musicale (artista, genere, ecc.). 



 3

In questi termini "discografia" assume un significato che corrisponde a ciò che il termine 
"bibliografia" rappresenta nel campo letterario o più in generale della comunicazione scritta. 
Si tratta di un compito gigantesco, data l'entità della produzione discografica esistente (o 
esistita), e di fatto imprescindibile. 
 
Tuttavia questo corso assume un taglio diverso che rimanda a un'altra accezione del termine 
discografia e implica un approccio di tipo storico-sociologico, piu che bibliografico. In parole 
povere diciamo che questo corso intende la discografia come emergere di un nuovo tipo di 
prassi musicale - sia a livello di produzione, sia a livello di pratica sociale e quindi di 
consumo - che ha fornito il contributo più decisivo nella trasformazione, ma potremmo dire 
rivoluzione, del mondo musicale contemporaneo. 
Il corso integrativo tenuto da Roberto Agostini che si affianca al corso principale affronta 
proprio alcuni degli aspetti principali di questa trasformazione. 
 
Nella nostra prospettiva, assegniamo dunque al termine "discografia" nei riguardi della 
musica, un significato corrispondente grosso modo a ciò che la fotografia rappresenta nel 
campo delle arti visive. Ossia l'emergere di una nuova tecnologia che stimola lo sviluppo di 
un nuovo ambito creativo, di una nuova partizione delle arti, con tutto ciò che ne consegue sul 
piano dell'estetica, della sociologia, della storia ecc. 
 
Il titolo di questo corso è esplicito nel dichiarare questa impostazione. Si tratterà quindi 
dell'"impatto dell'industria discografica" esaminandone le conseguenze su un terreno 
specifico, nel nostro caso le musiche di tradizione orale (quelle che comunemente vengono 
chiamate musiche "etniche") nell'area del Mediterraneo, con particolare attenzione alla musica 
dell'Egitto e del mondo arabo in genere. 
 
In una prospettiva analoga l'americano Evan Eisemberg (L'angelo con il fonografo: musica, 
dischi e cultura da Aristotele a Zappa, Instar libri, Torino, 1997) ha indicato il delinearsi di 
una nuova arte avente come materia il suono: la fonografia che va ad affiancarsi alla musica 
tradizionalmente intesa, fondata sul rapporto diretto fra musicisti che eseguono e pubblico che 
presenzia. E' una ulteriore mediazione che va a sommarsi a un'altra mediazione, tipicamente 
occidentale, ossia la consuetudine di "scrivere la musica". Diversamente da quanto accade 
generalmente nelle restanti culture musicali, nella tradizione musicale d'Occidente, da secoli, 
a partire dal Medioevo, la musica viene fissata e tramandata per iscritto, in forma di 
"partitura", ricorrendo al pentagramma e alla notazione, al punto che nel pensiero musicale 
occidentale il riferimento alla scrittura è diventato imprescindibile. Chiunque possieda una 
adeguata competenza puo "fare sua" la musica di qualsiasi compositore ed eseguirla: la 
scrittura genera così un passaggio intermedio (e quindi una separazione) fra compositore ed 
esecutore.  
 
 
I. 02 Oralità e scrittura in musica 
 
In tempi recenti la musicologia, ossia la disciplina scientifica che studia la musica come 
fenomeno fisico, tecnologico, storico, linguistico, ideologico, estetico e quant'altro si è trovata 
di fronte alla necessità di prendere coscienza del fatto che lo studio della musica non può più 
essere limitato alla sua veste scritta. A ciò ha contribuito lo sviluppo dell'antropologia 
culturale e della sua branca più specificamente musicale, l'etnomusicologia, che ha posto in 
luce con sempre maggior forza la rilevanza culturale e storica di tradizioni musicali che 
prescindono completamente o quasi da ogni mediazione del segno scritto. 



 4

 
Per "musica di tradizione orale" intendiamo una pratica musicale molto diversa da come noi 
siamo abituati a concepirla in Occidente. Per noi la musica si apprende, si studia, si esegue in 
una dimensione prevalentemente scritta. Si studia il solfeggio per imparare a "leggere" la 
musica e quindi a eseguirla. Il leggìo con lo spartito o la partitura è un po' l'icona di questa 
pratica che è diventata una mentalità profondamente radicata (i due termini non sono 
esattamente sinonimi: lo spartito è destinato all'esecutore e riportata la musica che io, 
strumentista o cantante, devo eseguire, la partitura invece è destinata al direttore d'orchestra, 
oppure allo studioso e contiene le parti musicali di tutto il gruppo, complesso, coro, orchestra, 
ecc.). La scrittura è un tratto essenziale della musica colta occidentale: il compositore seduto 
al tavolo che scrive la musica sulla carta pentagrammata, l'orchestra con i suoi leggii, il 
direttore che legge la partitura per dirigere l'orchestra, ecc.  
 
Tuttavia anche in Occidente, col diffondersi di una musica di consumo, musica popular come 
la si definisce con un termine inglese che è forse il più onnicomprensivo, si sono sviluppate e 
hanno acquistato importanza pratiche musicali che prescindono largamente dalla scrittura. Si 
pensi al jazz, oppure al rock, o anche al folklore (che è da sempre il depositario per 
antonomasia della tradizione orale): tutti generi fortemente caratterizzati dall'improvvisazione 
e da musicisti che fanno scarso uso della musica scritta o addirittura non la sanno leggere 
affatto. In realtà questa musica, specie in epoca recente, viene anche scritta, ma si tratta più 
che altro di una scrittura successiva, ovvero di una "trascrizione" legata al fatto che per i 
musicisti e gli studiosi occidentali abituati a leggere la musica è quasi indispensabile averne 
disponibile una versione scritta (a questo proposito accenniamo di sfuggita alla sostanziale 
differenza che corre fra "notazione prescrittiva" e "notazione descrittiva"). 
 
Nella tradizione orale primaria invece la musica si impara e si suona attraverso un 
apprendistato che sfrutta soprattutto la memoria, che dipende dagli insegnamenti di un 
maestro che mostra come una certa musica deve essere eseguita mentre gli allievi si sforzano 
di imitarlo e di ricordare l'insegnamento del maestro. Evidentemente nella pratica orale la 
possibilità di eseguire un brano di musica che non si è mai ascoltato, mediante la lettura di 
uno spartito, non è neppure concepibile. L'unica possibilità di apprendimento e di 
riesecuzione è invece l'ascolto e l'imitazione di ciò che si è ascoltato, col sussidio di una 
memoria per forza di cose ben allenata. 
 
A ciò si è aggiunta poi la musica riprodotta - il disco, la radio ecc. - che ha posto il mondo 
musicale di fronte a un oggetto musicale nuovo, una condizione di esistenza della musica che, 
pur sviluppatasi in Occidente, all'interno di una cultura letterata e tecnologicamente avanzata, 
sembra riportare la musica a uno status in grado di fare a meno dalla scrittura, una nuova 
forma di "oralità/auralità" che si innesta in un quadro culturale dominato dalla scrittura e 
ripropone modi di creazione, veicolazione, fruizione, apprendimento indipendenti dalla 
padronanza del linguaggio musicale scritto. Walter Ong in Oralità e scrittura, il testo al quale 
facciamo soprattutto riferimento per indagare questo fenomeno, ha coniato per questo il 
termine di "oralità secondaria": all'interno di una cultura letterata si verificano situazioni che 
ripropongono modalità di trasmissione del sapere (la musica nel nostro caso, ma il discorso 
vale per tutto ciò che può essere trasmesso attraverso i media audiovisivi: radio, tv, cinema, 
disco, ecc.) che non richiedono l'uso della lettura o della scrittura. Qualcosa che per l'appunto 
accadeva e accade tuttora nelle culture non letterate e che, nel caso della musica, acquista 
come vedremo una particolare rilevanza.  



 5

E' evidente che se focalizziamo la nostra attenzione sul modo in cui i mass media influenzano 
oggi la musica e in particolare la musica di tradizione orale, ci collochiamo in uno dei punti 
nevralgici di questo fenomeno complessivo. Tuttavia, come è intuibile, c'è una grande 
differenza fra "oralità primaria" propria di una cultura che ignora totalmente la scrittura e 
"oralità secondaria" propria di una cultura alfabetizzata e tecnologica.  
 
 
I. 03 Lingua scritta e lingua orale 
 
Il padre della linguistica moderna, Ferdinand de Saussure (1857-1913) è stato forse il primo a 
porre una distinzione fra linguaggio orale e linguaggio scritto che in precedenza erano 
considerati come accezioni indifferentemente similari del linguaggio considerato come 
fenomeno unitario. Per Saussure "la scrittura è linguaggio reso visibile" e dunque l'oralità si 
pone come fenomeno primario rispetto al quale la scrittura rappresenta un gradino successivo. 
Ma Saussure, pur se afferma questo primato dell'oralità nel linguaggio, ancora non 
approfondisce le differenze fra le due dimensioni orale e scritta. Successivamente è emerso 
con sempre maggiore evidenza il fatto che queste diverse "tecnologie della parola" (Ong) 
presentano profonde differenze e producono ulteriori mutamenti al livello della forma mentis, 
ossia del pensiero e dell'ideologia.  
 
Ci si può interrogare sul perché di questo crescente interesse a indagare queste differenze. 
Certamente una possibile risposta sta nello sviluppo dei media audiovisivi e, in parallelo, 
l'aumento delle conoscenze relative alle culture orali primarie prodotto dallo sviluppo degli 
studi di antropologia culturale. Oggi per esempio non ci può lasciare indifferenti il sapere che 
su decine di migliaia di lingue parlate dall'umanità nel corso della sua storia, solo un centinaio 
hanno raggiunto un livello di elaborazione scritta tale da consentirci di parlare, in riferimento 
ad esse, di "letteratura". Attualmente, riferisce Ong, su tremila lingua conosciute, sono solo 
un'ottantina quelle che possiedono un sistema alfabetico che consenta di metterle per iscritto. 
 
Una lingua si costituisce con un processo che inizialmente possiamo pensare come spontaneo, 
o addirittura inconscio. Con l'uso si sviluppano delle convenzioni, delle regole e la lingua 
viene via via sempre più codificata a fini di comunicazione, ma non necessariamente in forma 
scritta. L'emergere della scrittura rappresenta un evento cruciale che trasforma la lingua e 
anche la mentalità, la vita, i costumi, l'assetto sociale della comunità che ne fa uso. La 
scrittura secondo J. Lotman è un "sistema secondario di modellizzazione" che dipende cioè da 
un sistema primario (l'oralità). Alla scrittura, in quanto tecnologia, si associa un potere, un 
progresso della conoscenza, anche attraverso il moltiplicarsi del vocabolario. Una lingua 
parlata utilizza e conosce un certo numero di parole (diciamo qualche migliaio). Un 
"grafoletto" invece, cioè una lingua scritta, può arrivare a includere, come la lingua inglese, 
oltre un milione di vocaboli. 
 
Possiamo dire che le radici remote del lungo dominio culturale, politico ed economico 
dell'Occidente sul resto del mondo rimandano allo sviluppo e all'uso sistematico della 
scrittura. Una lingua orale si fonda sulla memoria, sull'utilizzo di formule fisse, facilmente 
memorizzabili e adattabili. La lingua scritta invece instaura un pensiero di natura diversa, più 
strutturato, più preciso e raffinato, soggetto a una razionalità di ordine logico. La nascita della 
scienza ha come precondizione la scrittura. Il concetto stesso di "studio", ossia l'esercizio di 
un pensiero prolungato, articolato, analitico e complesso su un determinato argomento, 
richiede la scrittura. In una cultura orale si impara, ma non si "studia" nel senso che noi 
attribuiamo a questo termine. Lo strutturarsi del pensiero logico connesso alla scrittura va di 



 6

pari passo con la progressiva esautorazione e indebolimento della memoria. Nell'oralità non 
esistono gli appunti, gli archivi, i contratti scritti, le istruzioni, i manuali, nè tantomeno i 
dizionari. Ricordare è essenziale, a volte è questione di vita o di morte. Nella cultura scritta la 
memoria è alleggerita di questa responsabilità in quanto ci sono mille modi, sempre nuovi e 
più efficaci di soccorrerla.  
[Si pensi ad esempio a come oggi funzionano i sistemi per migliorare la memoria. 
Solitamente per facilitare la memorizzazione di una sequenza di parole o di numeri si fa 
ricorso al un escamotage logico, a qualche strattagemma basato sul ragionamento che ci 
consente di ricostruire la sequenza che ci interessa]. 
 
La scrittura nel suo sviluppo, si presenta in origine come tecnologia al servizio dell'oralità, di 
cui viene ribadito e legittimato il primato. L'ars rhetorica non è altro che l'elaborazione in 
forma scritta di virtù che competono all'arte oratoria. I testi antichi - sia religiosi sia letterari - 
si propongono solitamente come trascrizione di storie e argomentazioni pronunciate 
oralmente. Nella Bibbia ad esempio il libro del Qohèlet (o Ecclesiaste) ha un titolo che 
significa "scrivere detti". Ma basti pensare anche ai Vangeli che altro non sono se non il 
resoconto della predicazione di Cristo. E quanto all'Islam anch'esso fonda la sua fede, oltre 
che sul Corano, sugli Hadith, ossia la raccolta delle frasi che la tradizione vuole pronunciate 
da Maometto. 
 
La scrittura tuttavia, una volta affermatasi e consolidato il suo potere, si è proposta via via 
come modello primario, autocentrico, tendente a considerare l'oralità come "testo non scritto", 
come versione grezza, incompleta e imperfetta di un pensiero linguistico che si concepisce 
essenzialmente come scritto. La scrittura ha elaborato a proprio uso e consumo il concetto di 
"letteratura" (l'insieme dei testi scritti), mentre non ha elaborato un concetto corrispondente 
per l'oralità. Ong sottolineando il carattere aberrante del termine "letteratura orale", osserva 
come la scrittura tenda a proiettare sulla lingua orale il proprio modello di pensiero, 
rovesciando l'oralità da condizione primaria, archetipica quale essa è, ricca di valori originali 
e diversi, a qualcosa di anomalo, bizzarro, avvertendola addirittura come una minaccia. In 
effetti l'oralità viene studiata (e può essere "studiata") solo in seno a una cultura scritta che la 
descrive a partire dal proprio sistema di pensiero e di valori. 
 
 
I. 04 "Capire" l'oralità 
 
Per certi aspetti potremmo dire che la scrittura costituisce l'antesignana di quel fenomeno che 
oggi definiamo globalizzazione. Potremmo anche avanzare l'ipotesi che molte delle 
incomprensioni o dei conflitti esistenti fra civiltà occidentale e il resto del  pianeta, possono 
essere ricondotte proprio a questa visione del mondo profondamente diversa fra società 
dominate dalla cultura del segno scritto e società dove è ancora operante una cultura 
fortemente legata all'oralità. 
 
Determinante oggi appare sul piano culturale e anche antropologico (e quindi sociale e 
politico) "capire" l'oralità, ossia coglierne la diversità sostanziale, anziché pensarla - in 
termini per così dire imperialistici - come stadio primitivo della civiltà, proiettato 
inevitabilmente verso la scrittura, quasi fosse il suo destino. Sul terreno musicale questa 
affermazione acquista un senso tutto particolare. Se infatti l'oralità della lingua e della cultura 
ci rimanda al passato, dal momento che il mondo guarda ormai alla scrittura come valore 
indiscusso e come strumento indispensabile di progresso ed emancipazione (pensiamo alla 
locuzione "paesi in via di sviluppo", o alla "piaga dell'analfabetismo"), la musica di tradizione 



 7

orale continua invece a proporsi come mondo alternativo, altro rispetto alla musica che si 
scrive, spesso difendendo con orgoglio e con indiscutibili motivazioni la propria condizione, 
rifiutando cioè la scrittura in quanto incompatibile, in quanto elemento che minaccia di 
snaturare la ricchezza d'arte e di tradizione sedimentatasi nel corso dei secoli in civiltà 
musicali di altissimo profilo - pensiamo ad es. alla musica indiana o alla musica araba. 
 
Curt Sachs, uno dei padri fondatori dell'etnomusicologia, ha colto perfettamente questa 
complessa dialettica di oralità e scrittura in seno alla musica. La scrittura ha consentito 
progressi straordinari. La polifonia, la fuga, l'armonia, il contrappunto, la sinfonia, il 
melodramma, tutta la musica d'arte occidentale non esisterebbe senza la scrittura. Tuttavia 
come afferma Sachs 
 

osservare e valutare la differenza tra due mondi musicali può aiutarci a comprendere che il 
nostro guadagno è al tempo stesso una perdita, che la nostra crescita è anche un declino. Può 
aiutarci a comprendere che non abbiamo progredito, ma siamo semplicemente cambiati. E dal 
punto di vista della cultura, non sempre siamo cambiati in meglio. 

 
[C. Sachs, Le sorgenti della musica, Boringhieri, Torino 1962, p. 238] 
 
La musica occidentale per edificare il suo straordinario monumento d'arte, ha pagato un 
prezzo molto alto; ha smarrito col tempo una quantità di tratti, di conoscenze e di virtù che 
invece sono state custodite gelosamente in seno alle musiche orali, sia folkloriche, sia d'arte. 
Oggi - in epoca di world music, in presenza del dilagare delle musiche etniche e meticce, 
frutto dei più svariati sincretismi e cross-over - questi caratteri ci si ripresentano in tutta la 
loro prepotente originalità. Una presenza non più soltanto alla portata degli etnomusicologi e 
degli studiosi, bensì gettata in pasto alla moda, al consumo di massa, con tutta la corolla di 
problemi che vi sono implicati. Per questo possiamo affermare che per la musicologia odierna 
"capire l'oralità" è una questione particolarmente rilevante e urgente, ancor più che per altre 
discipline. 
 
 
I. 05 Da Omero alla world music 
 
Un passo decisivo e rivelatore circa le profonde differenze fra oralità e scrittura è 
rappresentato dalle ricerche compiute da Milman Parry (1902-35) sulla poesia omerica e 
pubblicate postume nel 1971 col titolo The making of Homeric Verse. Sulla scia di Parry si 
sono mossi altri studiosi, come Albert P. Lord che ha indagato la cultura orale dei cantori 
serbo-croati e Eric Havelock che approfondito il rapporto fra età omerica e il pensiero di 
Platone, un rapporto per vari aspetti antagonistico, nel quale si rispecchia il passaggio 
dall'oralità alla cultura scritta. 
 
Il nocciolo delle scoperte di Parry è l'aver appurato che i poemi omerici (Iliade e Odissea) 
nascono da un processo di tradizione orale durato almeno un paio di secoli, durante il quale 
questi poemi erano affidati a cantori (aedi) che li intonavano a memoria, con inevitabili 
continue varianti e trasformazioni. Solo successivamente essi sono stati trascritti nella forma 
che noi oggi conosciamo, conquistando una posizione di indiscussa preminenza fra i 
capolavori della letteratura occidentale. Ebbene, Parry paradossalmente ci dimostra che il 
valore, la bellezza di queste opere che la storia e la critica letteraria indicano come capolavori 
supremi della poesia epica, dipendono da meccanismi linguistici di tipo orale che sono 
antitetici ai valori della cultura scritta, in quanto si fondano su uno stile cosiddetto 



 8

"formulaico", ossia uno stile di versificazione costruito in gran parte su stereotipi, epiteti fissi, 
frasi fatte ricorrenti e largamente prevedibili. 
 
Tale struttura basata su formule prefabbricate è lo strumento essenziale per aiutare la memoria 
a conservare e tramandare la traccia di una narrazione così articolata e complessa, agevolando 
il cantore nella propria performance e consentendogli di concatenare estemporaneamente e 
senza sforzo versi (esametri) soddisfacenti dal punto di vista del ritmo, della sintassi e dei 
contenuti . Anzi: quanto più la fattura del verso è raffinata, quanto più il tono poetico è 
elevato - e dunque richiede maggiore controllo e pregnanza del contenuto verbale - tanto 
maggiore è la presenza di queste formule.  
 
L'aspetto più sorprendente e sconcertante sta nel fatto che la concezione estetica e poetica 
propria della cultura scritta, e in modo particolare in epoca moderna, ripudia senza mezzi 
termini le frasi fatte, le espressioni prefabbricate, considerandole come indice di scarsa 
immaginazione e originalità. L'epoca moderna ha radicalizzato questo giudizio negativo nei 
confronti del linguaggio stereotipato soprattutto a partire dalla fine del Settecento, cioè dal 
momento in cui Sturm und Drang e poi Romanticismo hanno edificato l'idea di "genio" inteso 
come un autore che si caratterizza per la sua assoluta individualità e originalità di linguaggio. 
Passaggio chiave di questa concezione romantica dell'estetica e della poesia - in gran parte 
conservata e approfondita nel corso del Novecento - è la lotta senza quartiere condotta contro 
la retorica del Barocco e del Classicismo, ossia su quell'insieme di "figure" (similitudini, 
metafore, traslati, iperboli, ecc.), di costrutti standard utilizzati a fini espressivi e stilistici su 
cui in precedenza si fondava la poesia e che, in effetti, erano la sopravvivenza di un'antica 
cultura legata all'oralità e all'arte oratoria.  
 
Oggi, senza dubbio, lo spregio per le frasi fatte è un giudizio familiare anche all'opinione 
comune. E se ci riferiamo al campo musicale, possiamo interpretare in termini di 
oralità/scrittura la profonda divaricazione, accentuatasi in epoca moderna, fra musica popolare 
(legata all'oralità) e musica colta (legata alla scrittura). Possiamo affermare che gran parte 
della severa critica che il mondo della musica colta, della musica d'arte indirizza alla musica 
di più largo consumo, si incentra proprio sulla "banalità", sul fatto che la popular music 
sfrutta a ogni piè sospinto costruzioni prevedibili, rime obbligate (ad es.: cuore, amore...), 
frasi fatte per l'appunto, giri armonici standardizzati ecc. Tutti aspetti che, confrontati con la 
faticosa ricerca di originalità propria dei compositori colti, appaiono incredibilmente volgari, 
regressivi, segnali di povertà inventiva, mancanza di idee o, peggio ancora, ricerca 
dell'applauso, concessione a un gusto facile, capace di apprezzare solo ciò che gli è in qualche 
modo largamente familiare. 
 
Senonché la popular music, così come tutte le musiche che per le quali la scrittura è più una 
risorsa accessoria che una condizione obbligata, tutte quelle musiche che si basano in primis 
sulla performance, sull'improvvisazione o sull'ornamentazione (e in special modo il jazz, la 
musica folklorica, le musiche extraeuropee colte o popolari) hanno tutte questa caratteristica: 
il fatto di essere in gran parte legate a una dimensione orale (primaria o secondaria) e quindi 
di fare ricorso abituale a formule, a canovacci melodici, ritmici, armonici o architettonici da 
elaborare più o meno estemporaneamente e, comunque, prescindendo in larga parte da una 
veste codificata preventivamente per iscritto. Pretendere che la musica popular non ricorra a 
formule fisse significa in certo modo negarne la natura fondamentalmente orale. Il che non 
toglie evidentemente che essa, per le più varie ragioni, sia spesso e volentieri affetta da 
avvilente banalità e povertà di elaborazione, limitandosi magari al ricalco puro e semplice o 
esibendo apertamente una pura finalità mercantile. 



 9

I. 06 Psicodinamica dell'oralità 
 
L'oralità, la lingua parlata è legata per un verso alla dimensione temporale, per altro verso alla 
dimensione sonora. La scrittura trasferisce invece la parola in una dimensione spaziale, visiva 
e grafica, trasformandola in "segno". La lingua scritta è un sistema di segni, dunque di simboli 
(che fanno riferimento per un verso a suoni e per altro verso a cose) e la disciplina che si 
occupa di studiarne e analizzarne l'organizzazione e il funzionamento è la semiotica (o 
semiologia). 
  
Eppure in origine, osserva Walter Ong, le parole non sono segni, bensì eventi, concernono 
l'udito (oralità/auralità) e non la vista, hanno a che fare col tempo e non con lo spazio. 
Questa considerazione si applica con particolare pregnanza anche alla musica, dove il 
confronto fra oralità e scrittura non si registra tanto in una dimensione storico-diacronica, cioè 
in un "prima" e un "dopo" (in un "primitivo" e in un "evoluto"), ma si registra già a partire 
dalla presenza concomitante delle due dimensioni dell'ascolto e della lettura: da un lato 
l'attuarsi del fenomeno sonoro, dall'altro la consistenza spaziale/visiva della pagina scritta. 
 
La scrittura ha prodotto un mutamento non solo del pensiero, della visione del mondo, ma 
anche un mutamento del funzionamento della psiche umana. L'oralità in altre parole presenta 
una sua specifica "psicodinamica" che Ong descrive in dettaglio nel capitolo centrale del suo 
libro. I tratti essenziali che secondo Ong si contrappongono nelle due sfere dell'oralità e della 
scrittura sono riassunti schematicamente nella successiva Tabella A. 
 
La lingua orale è fortemente legata all'inconscio, non richiede ulteriori mediazioni per la sua 
comunicazione se non la conoscenza della lingua stessa. La lingua scritta, affidata allo spazio 
visivo, richiede invece una mediazione supplementare - la capacità di decifrarne la 
raffigurazione grafica. Questo rafforza il contenuto razionale, attenua il ruolo dell'inconscio, 
sostituisce a un flusso comunicativo continuo, un insieme di elementi discreti, quantificabili, 
analizzabili, modificabili ponderatamente. 
 
Inoltre la comunciazione orale primaria è necessariamente interpersonale, necessita di un 
attore e di un astante, o meglio ancora di un interlocutore che diventa indispensabile se si 
vuole articolare un discorso complesso. Non per caso Platone e molti altri autori dell'antichità 
scrivono i loro testi più impegnativi in forma di dialogo, una veste che rivela il residuo di una 
cultura di tipo orale nella quale, per l'appunto un ragionamento lungo e complesso può 
scaturire solo dal dialogo fra due o più persone. 
 
La scrittura infine incoraggia l'individualismo. Il rapporto diretto con l'interlocutore non è più 
necessario. Per iscritto si può comunicare da qualsiasi distanza di spazio e di tempo. 
Una volta scritto, il discorso diventa un oggetto firmato da un autore, su cui si esercita un 
diritto di proprietà, un copyright. Il continuo interscambio proprio dello stile formulaico viene 
meno, esso diventa problematico in quanto viola una proprietà privata e dimostrabile. 
L'imitazione, l'emulazione proprie dell'oralità, con la scrittura diventano facilmente una 
violazione, un reato di plagio. L'oralità, in ragione del suo carattere formulaico, propone 
discorsi che, proprio in quanto basati sulla memoria, sul tramandare e rielaborare discorsi già 
detti e basati su costrutti già pronti. L'oralità ha cioè un carattere congenitamente 
"intertestuale", ossia ci presenta discorsi che fanno riferimento in modo esplicito e addirittura 
necessario a cose già dette, innestandosi su di esse. E' bene tuttavia sottolineare che il 
concetto di "intertestualità" usato in semiotica si applica all'oralità in modo improprio, in 



 10

quanto ci rappresenta il discorso orale come "testo", ossia guarda l'oralità da un punto di vista 
tipicamente letterato, secondo quell'atteggiamento mentale cui già si è accennato. 
 

TABELLA A * 
 

Oralità e scrittura secondo Walter Ong (Orality and Literacy) 

Oralità Scrittura 
paratattico 

sintassi basata sulla successione di frasi 
coordinate (cfr. l'incipit della Genesi) 

ipotattico 
sintassi basata sull'uso di frasi subordinate 

aggregativo 
discorso che tende a fissare predicati e 

attributi in modo stabile, secondo formule 
sintetiche, costanti, riconoscibili e 

riproponibili. 

analitico 
discorso che sottopone a discussione i 

giudizi consolidati, li disgrega per 
sottoporli a verifica (è il fondamento del 

pensiero scientifico) 

ridondante 
arte oratoria, retorica, accumulo espressivo 
mirato a intensificare l'efficacia del discorso 

[conciso] 

conservatore/tradizionalista [innovatore] 
vicino all’esperienza 

discorso a partire dall'esperienza, dal caso 
concreto, che prescinde da norme astratte o 
elaborazioni concettuali (cfr. situazionale) 

[teoretico] 
discorso che tende a elaborare concetti e a 

individuare regole, leggi secondo una 
logica non contraddittoria 

agonistico/enfatico 
discorso psicologicamente partecipe, volto a 
suscitare coinvolgimento, reazioni emotive 

oggettivo 
resoconto obiettivo, emotivamente distaccato 

omeostatico 
la descrizione del mondo e la memoria 

degli eventi accaduti (storie, genealogie) è 
funzionale al mantenimento di un 
equilibrio stabile, che non metta in 

pericolo il sapere condiviso, il sistema di 
valori, la consuetudine del rito 

[storico-filologico] 
tendenza a fornire descrizioni oggettive, 
ricostruzioni puntuali e verificate degli 

accadimenti passati o delle cose, 
accettando l'eventualità di smentire le 

credenze acquisite 

situazionale 
si indica il fatto, l'oggetto singolo e non la 
classe (es. una forma circolare è indicata 

come "sole", "buco", non come "cerchio") 

[classificatorio] 
si individuano tratti comuni, definizioni, 

tipologie, classi, specie 

 
* i termini fra parentesi quadra non sono di Ong, ma sono stati introdotti a integrazione dello 
schema 
 



 11

Può essere utile porre a confronto le dicotomie individuate da Ong con quelle evidenziate da 
Daniel Chandler in Biases of the Ear and Eye: "Great Divide" Theories, Phonocentrism, 
Graphocentrism & Logocentrism (1994) da cui è tratta la Tabella B. 
[ cfr: http://www.aber.ac.uk/media/Documents/litoral/litoral.html ] 
 

TABELLA B 
 

Oralità e scrittura secondo Daniel Chandler (Biases of the Eye and Ear) 

Spoken Word Written Word 
aural visual 

impermanence permanence 

fluid fixed 

rhythmic ordered 

subjective objective 

inaccurate quantifying 

resonant abstract 

time space 

present timeless 

participatory detached 

communal individual 
 
 
I. 07 Prassi orale, scrittura, musica riprodotta 
 
L'avvento della scrittura in campo musicale - prassi che in Occidente si è andata diffondendo 
inizialmente nella musica della liturgia cristiana a partire dal X secolo - ha prodotto effetti 
profondi e del tutto particolari. 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTI 
A-01 Kantores 96 Ave Maria (repertorio gregoriano)  
A-02 Ensemble Organum Domine audivi auditum tuum (repertorio romano antico) 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
Mettiamo a confronto un canto del repertorio gregoriano eseguito secondo l'interpretazione 
corrente (A-01), basata su un testo redatto in notazione neumatica e un canto del repertorio 
romano antico (A-02) eseguito secondo un'ipotesi interpretativa che cerca di ricostruire la 
prassi vocale dell'alto Medioevo, risalente a un'epoca precedente all'introduzione della 
scrittura e alla unificazione delle liturgie imposta in epoca carolingia. Il confronto è molto 
eloquente. La melodia basata sulla notazione scritta si presenta articolata in "note" 
dall'intonazione precisa, unità discrete che rimandano al modo in cui esse vengono scritte, 
ossia una successione di segni distinti che si susseguono sul rigo musicale. In questo modo 
viene meno quel flusso melodico continuo, ricco di inflessioni microtonali e di sfumature nel 
quale è molto più difficile distinguere "note" singole, entità discrete. Questa prassi vocale ha 



 12

un carattere spiccatamente "orientale", ricorda ad esempio la musica araba, anche per 
l'utilizzo di intervalli diversi rispetto a quelli entrati stabilmente nell'uso in seguito alla 
scrittura e alla parallela codificazione del sistema musicale ecclesiastico. Ma questo 
melodizzare così sinuoso e raffinato, dall'altezza continuamente modulata costituisce un 
carattere tipico della tradizione popolare (basti pensare alle melodie del folklore italiano o alla 
canzone napoletana), la cui prassi esecutiva non si fonda sulla lettura delle note, ma dalla 
riproduzione mnemonica di una melodia appresa oralmente. E' proprio questo uno degli 
aspetti principali cui si riferisce Curt Sachs quando sottolinea che il progresso - la scrittura ad 
es. con le trasformazioni che ne derivano - comporta sempre anche una perdita. 
 
Da un secolo a questa parte, l'avvento della musica riprodotta ha prodotto e sta producendo 
una nuova serie di effetti di grande portata le cui conseguenze sono ancora difficilmente 
valutabili nel loro insieme. Il disco, e in generale qualsiasi suono fissato su un supporto 
sonoro riproducibile, si presenta anch'esso come un oggetto, non molto diversamente da una 
partitura. Tuttavia il disco non necessita della mediazione legata alla scrittura. Seppure in 
assenza dell'esecutore, e quindi della performance dal vivo, dell'interazione fra più soggetti, il 
disco ci offre la musica immediatamente ascoltabile. Il disco in un certo senso fa le veci del 
maestro in una cultura orale, il quale ripeterà la sua musica fino a che la memoria e l'abilità 
dell'allievo saranno in grado di riprodurla adeguatamente Col disco si ha un rapporto in parte 
analogo: se si vuole imparare quella musica si ascolterà il disco più e più volte fino ad 
impararlo a memoria. Ci troviamo in una dimensione di oralità (o meglio di auralità), nella 
quale viene ripristinata la funzione della memoria e dell'imitazione in luogo della lettura e 
dello studio. Diremo che si tratta di una condizione di oralità secondaria, in quanto, ad 
esempio, il disco può venire a sua volta trascritto e quindi trasformato in testo scritto, visivo, 
leggibile, studiabile 
 
Numerose testimonianze (Cfr. Sorce Keller: 98) riferiscono che in quelle regioni del mondo 
(paesi arabi ad es.) dove l'apprendistato musicale non si svolge su testi scritti, bensì 
oralmente, parecchi musicisti della nostra epoca hanno appreso e affinato la loro arte 
interpretativa non più dal maestro come in passato, ma proprio attraverso l'ascolto dei dischi. 
Il fenomeno si registra anche in Occidente, dove molto spesso la formazione dei musicisti di 
jazz o di rock è avvenuta proprio attraverso l'assimilazione di tecniche esecutive mediante il 
riascolto e la memorizzazione di musiche su disco (ma in anni recenti anche in questo terreno 
si sono moltiplicati a dismisura i metodi scritti di jazz, rock, improvvisazione, che hanno reso 
l'apprendimento più celere e standardizzato). 
 
Una differenza importante fra oralità primaria e secondaria è che il disco, così come il testo 
scritto, non necessita di quel rapporto interpersonale che è imprescindibile nella 
comunicazione orale primaria e quindi, pur "bypassando" la scrittura, non contraddice la 
tendenza tipica della scrittura di fare dell'apprendimento un fatto individuale, privato. 
 
 
I. 08 Musica riprodotta e semiologia 
 
Anche in termini semiotici esistono profonde differenze fra musica di tradizione orale, musica 
scritta e musica riprodotta e che cercheremo di rappresentare schematicamente. 
 



 13

Lo schema classico della teoria della comunicazione viene rappresentato in questo modo: 
 

     →  →    →  →   
Emittente         Messaggio        Ricettore 
 
Il semiologo Jean Molino, indagando il fenomeno della comunicazione umana, ha però 
proposto una versione assai più raffinata di questo schema recependo un insieme di 
considerazioni che hanno acquistato sempre più importanza nel XX secolo: 
 

     → →  →  →    ←  ←  ←  ←   
Emittente [processo poietico]  [L.N.] [processo estesico]  Ricettore 
 
Molino sposta l'attenzione sul processo di creazione (processo poietico) e di ricezione 
(processo estesico), differenziandoli fra loro e, soprattutto, invertendo la direzione di una 
freccia. Il messaggio non viene più considerato come inviato al ricettore che lo riceve per così 
dire automaticamente. La freccia ora va ricettore dal ricettore al messaggio. Come dire che 
siamo in presenza di un processo nel quale il ricettore si appropria del messaggio, lo interpreta 
e gli attribuisce un senso. Ma c'è dell'altro. Il messaggio in quanto oggetto immanente, dotato 
di certe caratteristiche intrinseche, viene definito come "livello neutro" (L.N.). Qualcosa che, 
all'occorrenza, sia possibile estrapolare dai processi che lo determinano e analizzarlo in modo 
oggettivo e scientifico come entità in sé, alla pari di un minerale o di un composto organico. 
 
Partendo da questo tipo di schemi possiamo delineare una sommaria tipologia della 
comunicazione musicale nei diversi contesti. 
 
Tradizione orale: 

      →   →   →      ←   ←   ←    
musicista [proc.poietico] evento sonoro [proc.estesico] ascoltatore 
 
Ci troviamo in una situazione in cui la musica si manifesta in una performance. In essa la 
musica prodotta è il tramite diretto fra esecutore (che in linea di principio coincide col 
creatore di quella musica) e ascoltatore. L'ascoltatore in realtà è un interlocutore che con la 
sua presenza e la sua risposta (processo estesico) condiziona la performance del musicista e 
quindi interviene in qualche modo nel processo poietico. 
 
Tradizione scritta: 

       →     ←      →        ←     
compositore [pp] partitura [pe] interprete [pp] evento sonoro [pe] ascoltatore 
 
Come si vede la catena è assai più articolata. Intervengono due ulteriori passaggi che si 
collocano fra il compositore e l'evento sonoro, passaggi determinati essenzialmente dalla 
presenza di una musica in forma di testo scritto (la partitura) e dalla presenza di un interprete 
che ha il compito di decifrarla e di trasformarla in evento sonoro. Di norma l'interprete non è 
il compositore stesso, anzi, il più delle volte esso non ha alcun rapporto diretto col 
compositore, che come oggi accade di regola, è morto da parecchio tempo (nella vita 
concertistica odierna l'esecuzione di musiche di autori viventi costituisce una piccolissima 
percentuale del repertorio). 



 14

Vediamo ora come possiamo rappresentarci questi processi nel quadro della musica riprodotta 
che, evidentemente, coinvolge sia la musica di tradizione scritta, sia quella di tradizione orale. 
 
a) musica scritta: 

     →       ←        →        →     
compos. [pp] partitura [pe] interprete [pp] evento sonoro --> disco 
 
b) musica di tradizione orale: 

       →         →   
musicista [pp] evento sonoro --> disco 
 
Abbiamo interrotto la nostra catena col disco, termine convenzionale col quale indichiamo 
l'evento sonoro riprodotto su un qualsiasi supporto audio. Alla nostra catena manca dunque il 
destinatario finale, ossia l'ascoltatore. Questa interruzione enfatizza il fatto che fra interprete e 
ascoltatore non c'è più nessuna comunicazione interpersonale. Si tratti di musica scritta o di 
tradizione orale, ora l'ascoltatore ha un rapporto diretto unicamente col disco: 

  ← ?   
disco [pe] ascoltatore 
 
Diversamente dalla scrittura (partitura) che si inseriva fra compositore ed evento sonoro, il 
disco va a inserirsi fra interprete e ascoltatore che, in precedenza, erano comunque in diretto 
contatto tramite la performance musicale dal vivo. La partitura spersonalizzava il rapporto fra 
autore ed esecutore, il disco spersonalizza (almeno in linea di principio) il rapporto fra 
esecutore e ascoltatore. 
 
Il disco ha però una natura fortemente ambivalente: per un verso produce un evento sonoro 
che si esplica nel tempo come una performance, ma al tempo stesso è anche un testo in 
quanto, proprio come una partitura, possiede una veste definitiva - dunque a suo modo 
"scritta" e, anzi, ancora più rigida e immodificabile. Poiché al contrario della partitura un 
disco non è soggetto all'interpretazione soggettiva da parte di un musicista, ma produce un 
evento musicale che si ripete in modo sempre identico e invariabile (in realtà non è più così: 
da tempo, con lo sviluppo della tecnologia del suono e dell'elettronica, la musica riprodotta 
viene essa stessa coinvolta in un processo poietico di trasformazione da parte di compositori, 
tecnici, deejay ecc. che spesso compiono queste operazioni nel corso di una performance). 
 
 
I. 09 Musica riprodotta e società di massa 
 
L'effetto forse più sostanziale che in ultima analisi il disco produce è una definitiva perdita di 
controllo da parte del musicista (compositore o esecutore) circa l'uso che verrà fatto del suo 
lavoro, del prodotto della sua attività poietica. Una volta spezzato il legame fra esecutore e 
ascoltatore entrano in gioco una quantità di altri fattori. La musica riprodotta può essere 
utilizzata in contesti e per scopi totalmente altri rispetto a quelli originari. Inoltre l'ascoltatore 
è lasciato solo di fronte al disco - alla musica - che potrà utilizzare nei modi più diversi, 
mettendo in atto processi estesici assolutamente non prevedibili (è questa la ragione per cui 
abbiamo inserito un punto interrogativo lungo il percorso estesico concernente il disco). 
 



 15

La critica musicale, l'estetica, la sociologia hanno a lungo insistito su una visione catastrofista 
e apocalittica di questi fenomeni presi nel loro insieme, fenomeni nei quali il mercato, il 
consumo di massa, l'omologazione e la regressione del gusto derivante dalla produzione 
industriale vengono visti giocare un ruolo preponderante. Nel XX secolo il punto più alto di 
questa critica spietata della musica nell'epoca dei mass media (una critica sorretta dalla 
concezione della società capitalistica come realtà alienante, che manipola la coscienza 
individuale) è rappresentato dall'esponente di punta della Scuola di Francoforte, il filosofo, e 
sociologo della musica Theodor W. Adorno, al quale, su un piano meno specificamente 
musicale, si può aggiungere anche la voce di Marshall McLuhan. 
 
Tuttavia negli ultimi decenni le interpretazioni di carattere apocalittico - che mettevano sotto 
accusa l'industria della popular music indicandola tout court come il prodotto aberrante e 
antiartistico di una società dominata dalla logica mercantile - si sono se non attenuate, quanto 
meno modificate di fronte all'emergere di consapevolezze nuove, che prospettano il quadro 
contemporaneo in termini sempre meno ideologici, e sempre più problematici e articolati. 
 
La descrizione fornita dal sociologo della musica Walter Wiora nel 1961 che teorizza una 
"quarta età della musica" caratterizzata da un mercato globale dominato dall'Occidente, nel 
quale qualsiasi genere di musica viene trasformato in prodotto, obedisce ancora alla tendenza, 
a lungo predominante, che vede la nostra epoca come un momento di massificazione e di 
omologazione. Gli studi recenti hanno invece messo in luce, attribuendo loro sempre più 
rilievo, fenomeni di differenziazione che, al di là dei giudizi di natura estetica - sembrano 
contrastare l'idea di una progressiva omogeneizzazione che, peraltro, è oggi largamente 
dominante nell'accezione usuale del termine "globalizzazione". 
 
Di fatto, la riproducibilità, la commerciabilità, il formato tascabile, favoriscono un effetto di 
"de-funzionalizzazione" e "ri-funzionalizzazione" della musica (cfr. Sorce Keller: 97). Il 
distacco fra performance ed evento sonoro, ossia il fatto che oggi una musica possa essere 
"suonata" in assenza di esecutori (di fatto è ciò che avviene nel 99% dei casi), per iniziativa di 
un destinatario generico che accende un apparecchio di riproduzione sulla spinta delle più 
diverse motivazioni, è stato definito da Murray Schafer come "schizofonia". Kurt Blaukopf ha 
coniato invece il concetto di Sekundärmusik, "musica secondaria" (in contrapposizione a 
"musica primaria"), ossia di musica utilizzata per funzioni diverse da quelle per la quali era 
stata concepita in origine. Il fenomeno rappresenta insieme un processo di snaturamento della 
musica, ma al tempo stesso è il punto di partenza per ulteriori imprevedibili sviluppi, 
all'interno di un processo complessivo di trasformazione che Blaukopf definisce col termine 
di "mediamorfosi". 
 
Blaukopf riassume gli effetti della mediamorfosi in sette punti: 
 

1. Assoluta supremazia della riproduzione elettronica della musica rispetto alla musica 
dal vivo. 

2. Radicale trasformazione del meccanismo del copyright (diritto d'autore) in direzione 
di una progressiva distribuzione collettiva anziché individuale dei proventi. 

3. Perdita dell'"aura" (Per Walter Benjamin - in L'opera d'arte nell'epoca della sua 
riproducibilità tecnica - l'aura è il valore determinato dall'unicità e dall'irripetibilità 
proprie dell'opera d'arte tradizionalmente intesa). 

4. Separazione fra suono e sorgente musicale, fra suono e performance (schizofonia). Un 
suono prodotto da qualcuno viene viene fissato su un supporto audio e poi inizia il suo 
viaggio non si sa per dove. 



 16

5. Tecnologizzazione del processo creativo in musica: molte musiche grazie alle nuove 
risorse tecnologiche nascono senza più passare per la scrittura (pop, rock, jazz, deejay, 
ecc.) 

6. Musica applicata: crescente uso della musica in applicazione a media diversi (cinema, 
televisione, video-clip, ecc.). 

7. Tecnologizzazione della composizione colta: anche la musica d'arte, accademica, si 
indirizza a ricerche e sperimentazionei che fanno sempre più uso di tecnologie 
elettroniche e a volte abbandonano la scrittura tradizionale. 

 
[cfr. K. Blaukopf, Musical Life in a Changing Society, Amadeus Press, Portland, Or, 1992, pp.248-9] 
 
Potremmo aggiungere un ottavo punto. Nella rosa possibile delle modalità di ricezione della 
musica riprodotta da parte di un fruitore, infatti, rientra anche l'apprendimento, ossia una 
modalità nella quale si compenetrano processo estesico e processo poietico. Questo 
apprendimento sarà simile a quello della tradizione orale e radicalmente diverso da quanto in 
passato accadeva in Occidente. Nel Settecento o nell'Ottocento, riprodurre un certo brano 
musicale richiedeva la presenza di musicisti capaci di suonare uno strumento musicale, 
capacità acquisita di norma attraverso lo studio e la lettura della musica scritta. Se in casa mia 
avessi voluto fare musica avrei dovuto essere io stesso musicista, per quanto mediocre 
dilettante. Oggi invece la musica eseguita dai complessi e dagli interpreti più valorosi, può 
raggiungere il nostro orecchio senza il bisogno di nessun esecutore. Se sono musicista o 
voglio diventarlo e ho a disposizione nient'altro che uno strumento (al limite la mia voce) e un 
disco, la strada è una: ascoltare e riascoltare fino a quando riuscirò a produrre una esecuzione 
più o meno approssimativa ma accettabile di quel brano. 
 
Come abbiamo detto questo modo di apprendimento richiama in gioco l'oralità (secondaria) e 
le sue dinamiche, nei cui confronti la musica colta occidentale, cioè scritta, ha sempre 
diffidato. La mia esecuzione a orecchio potrà riuscire magari molto bella e affascinante, ma 
sarà in qualche modo approssimativa, inesatta, arbitraria, rispetto alla precisione e fedeltà che 
sarebbe assicurata dalla lettura di uno spartito. Per la stessa ragione la memoria orale è sempre 
apparsa inaffidabile alla mentalità letterata (e lo è in effetti dal suo punto di vista, proprio 
perché in quanto omeostatica e formulaica essa ha una diversa concezione della riproduzione - 
senza contare che, per ovvie ragioni, non può neppure concepire una ripetizione "alla 
lettera"). La insormontabile diversità fra musica colta dell'Occidente da un lato e musiche 
popular, folkloriche ed extraeuropee risiede per l'appunto in questo carattere "approssimativo" 
che per le une è un valore essenziale, congenito, da custodire gelosamente (riproposizione di 
una formula che rielaborata e adattata viene fatta propria dall'esecutore in relazione anche al 
contesto, alla circostanza, al pubblico), mentre per l'altra è un difetto in gran parte 
inaccettabile. 
 
 
I. 10 Il testo e la performance 
 
Per approfondire questa questione può tornarci utile la distinzione proposta originariamente 
da Charles Morris, uno dei padri della semiotica, fra semantica, sintassi e pragmatica. Per 
Morris la semantica è la disciplina che si occupa dei rapporti dei segni con i loro referenti (il 
mondo delle cose); la sintassi concerne i rapporti dei segni fra loro, mentre la pragmatica 
studia i rapporti dei segni con i loro "utenti", ossia gli uomini: interpreti e destinatari. 
 



 17

Quando Walter Ong afferma che l'oralità "è orientata alla pragmatica più che alla sintassi", 
coglie il nocciolo di una questione critica che è fondamentale in campo musicale. La musica 
scritta ha sviluppato una disciplina accademica della scrittura tanto raffinata ed evoluta quanto 
auto-referenziale. Il compositore occidentale viene formato da secoli a rispettare prima di 
tutto una precettistica inerente al linguaggio musicale (armonia, contrappunto, forma ecc.) o, 
comunque, a darsi delle regole da rispettare poi con uno scrupolo e una coerenza di natura 
squisitamente sintattica. Le questioni inerenti la pragmatica vengono solo in un secondo 
momento (oppure non sono contemplate del tutto, come accade in certa musica sperimentale). 
 
Anche l'oralità tramanda di generazione in generazione una precettistica, un corpus di regole e 
di formule, ma queste regole e queste formule sono fatte per essere piegate e adattate 
estemporaneamente nel momento della performance in relazione al contesto. In questa 
situazione tanto maggiore è l'arte quanto più efficace e convincente è questo adattamento, 
questa trasfigurazione del bagaglio di competenze in possesso del performer che le 
reinterpreta in senso squisitamente pragmatico. 
Civiltà musicali come quella indiana o quella araba, generi quali il blues, il jazz, la musica 
folklorica, il rock, il recital del cantautore condividono questa nozione di valore legato alla 
pragmatica. Invece nella musica colta questo valore viene relegato a un ruolo assolutamente 
marginale (la storia della scrittura musicale occidentale potrebbe riassumersi nel progressivo 
affinarsi delle prescrizioni normative della partitura fino al punto di ridurre al minimo il 
possibile arbitrio dell'interprete in nome di una sempre più assoluta fedeltà al volere del 
compositore). 
 
Senonché il XX secolo ci presenta in parallelo una serie di fenomeni concomitanti che è 
difficile non porre in qualche relazione fra loro: l'esplosione della musica riprodotta e della 
connessa tecnologia si accompagna alla "scoperta" delle altre culture musicali, al dilagante 
successo della musica popular e, infine, al radicalizzarsi della concezione sperimentale ed 
elitaria della musica colta occidentale. Un radicalismo quest'ultimo che, forse non per caso, è 
arrivato al punto di sovvertire la tradizionale tendenza della musica accademica (rivolta, come 
si è detto, a un sempre più rigido controllo per iscritto delle scelte interpretative), scoprendo a 
sua volta l'improvvisazione, l'aleatorietà, la cosiddetta "opera aperta" nella quale la vecchia 
partitura diviene un codice elastico o addirittura indefinito, da manipolare liberamente, da 
violare, stimolando performances imprevedibili, happenings, ecc. Un nome basta per tutti: 
John Cage. Inutile sottolineare il fatto che scelte di questo tipo rivelano nelle avanguardie 
musicali d'Occidente la consapevolezza e la curiosità (magari dissimulata dietro un 
atteggiamento intellettualistico) per universi e pratiche musicali che nascono da presupposti e 
si muovono lungo strade profondamente diverse.  
 
Opera aperta, musica elettronica, improvvisazione hanno dunque fatto irruzione nella 
sperimentazione colta, delegittimando la scrittura tradizionale e riallacciando in qualche modo 
un legame con una perduta oralità che, viceversa, sembra proporsi come la risorsa più potente 
e feconda per molte delle tante musiche venute alla ribalta nel XX secolo. La possibilità di 
utilizzare liberamente qualsiasi musica riprodotta come materiale per creare nuove 
composizioni musicali (prassi entrata nell'uso popolare con i deejays) ha minato alla base 
l'idea romantica dell'originalità assoluta, rilanciando con forza l'idea dell'intertestualità, del 
fatto che ogni opera (ogni testo) si riferisce (proprio come nello stile formulaico dell'oralità) 
ad altre opere (ad altri testi), in modo implicito o esplicito. Talmente esplicito a volte da dare 
luogo al cosiddetto "plagiarismo" musicale che teorizza il saccheggio di musiche altrui per 
comporne di nuove, all'infinito. 
 



 18

L'intertestualità, l'opera aperta, la performance aleatoria mettono dunque in discussione l'idea 
di un testo scritto portatore di un significato immutabile e dato una volta per tutte, a favore di 
un testo il cui significato viene ridefinito ogni volta che lo si pronuncia, spostando quindi 
l'attenzione al contesto, al processo estesico o meglio ancora alla pragmatica, a ciò che 
Umberto Eco ha definito "cooperazione testuale" da parte del fruitore, il quale ogni volta 
interviene a rinnovare e trasformare il senso del messaggio col quale entra in relazione. 
 
 
I. 11 Testo e contesto 
 
Abbiamo di fronte un'epoca musicale che, anziché racchiudere nel consueto dualismo "arte vs 
mercato", "pubblico d'élite vs pubblico di massa", si può forse meglio comprendere se la si 
considera come il risultato di una forte spinta verso nuove forme di oralità. Le maggiori 
difficoltà nell'affrontare e interpretare in tal senso questo scenario molteplice e mutevolissimo 
sembrano riguardare proprio le discipline musicologiche e la critica musicale. Queste 
discipline vengono fortemente sollecitate dalla sociologia e dall'antropologia della musica a 
rivedere i propri statuti epistemologici e apparati concettuali, ma ciononostante sembrano 
faticare alquanto a ripensare una concezione che resta fortissimamente ancorata all'idea di una 
musica scritta, l'unica che può essere fatta oggetto di studio scientifico, storico, filologico ed 
estetico. Non a caso nel corso del XX secolo, in ambito musicologico è andata assumendo un 
rilievo cescente l'analisi musicale, ossia una disciplina che si rivolge a per l'appunto a ciò che 
Jean Molino ha definito "livello neutro" (vedi sopra), vale a dire il testo considerato come 
pura scrittura, da analizzare nelle sue qualità intrinseche, sintattiche e strutturali. 
 
Sia la sociologia, sia l'etnomusicologia - ovvero, come preferisce chiamarla Alan Merriam, 
l'antropologia della musica - considerano invece il fenomeno musicale all'interno del quadro 
sociale e culturale, prestano cioè attenzione innanzitutto al contesto prima che al testo. Ma 
una prospettiva analoga si è manifestata anche in seno alla storiografia musicale, in 
particolare al seguito della scuola francese degli "Annales" e alla nouvelle histoire di Jacques 
Le Goff, oppure sulla scia dei teorici della ricezione, avviando una riflessione storica che mira 
a una definizione del senso e del valore della musica non tanto come "opera in sé", come testo 
di livello neutro, bensì la colloca all'interno di un quadro globale della realtà, tenendo in forte 
considerazione il contesto, i meccanismi della ricezione, i fattori materiali della produzione, e 
quindi il mercato, il pubblico, le ideologie eccetera. 
 
La sociologia dal canto suo concepisce il valore della musica come "costruzione sociale", 
come frutto del rapporto e dell'interazione fra creazione artistica e contesto socioculturale. E 
quanto all'etnomusicologia, essa si sviluppa dal proposito di compiere uno studio e un'analisi 
comparata di musiche di tradizione orale, appartenenti a culture non letterate. Questa 
impostazione iniziale dell'etnomusicologia, che considerava come oggetto della propria 
ricerca l'analisi comparata di qualsiasi musica ad eccezione della musica colta occidentale, era 
focalizzata anch'essa sulla musica in quanto testo (e in realtà la vexata quaestio della 
"trascrizione" è tuttora uno dei temi cruciali dell'etnomusicologia). Tuttavia questa prospettiva 
di ricerca si è rivelata via via troppo limitante e condizionante, così che l'etnomusicologia è 
andata col tempo  modificando il proprio orizzonte e i propri obiettivi. 
 
Da disciplina chiamata a occuparsi solo di certe musiche, l'etnomusicologia ha preso 
gradatamente consapevolezza del fatto che ciò che la caratterizza non è tanto l'oggetto dei 
suoi studi, bensì il suo metodo, consistente nello studio della musica come fenomeno 
culturale. Secondo una prospettiva oggi largamente condivisa, Alan Merriam assegna 



 19

all'antropologia della musica il compito di studiare "la musica nella cultura in quanto cultura", 
occupandosi di "sounds, behaviors and concepts", questioni nelle quali evidentemente è 
implicata anche la musica dell'Occidente. Oggi etnomusicologia, sociologia, nuova 
storiografia percorrono cammini paralleli, spesso incrociandosi fra loro e occupandosi delle 
musiche più diverse, colte o popular, europee o non. Di fatto, esse mettono in campo le 
metodologie e gli strumenti conoscitivi più efficaci e fecondi per cogliere in tutta la sua 
complessità la realtà musicale di oggi. Luogo d'incontro privilegiato delle loro ricerche è 
proprio il terreno della popular music sia in Europa sia negli altri continenti. Su questo 
terreno, oralità secondaria, mass media, globalizzazione, identità locale, sottoculture, nuove 
tecnologie, tradizioni, innovazioni, multiculturalismo e sincretismi linguistici sono i fattori 
che interagiscono senza sosta nel disegnare i tratti di un mondo in profonda trasformazione; 
un mondo che agli occhi della musicologia tradizionale era diventato progressivamente 
estraneo e indecifrabile. 
 
 
I. 12 L'estetica della musica di fronte al mercato globale 
 
Passeremo ora a esaminare più da vicino il fenomeno dell'industrializzazione della musica che 
tanto trambusto ha suscitato in seno a un'estetica e a una musicologia tradizionalmente 
avvezze ad occuparsi della musica come arte. La musica come prodotto industriale, che nasce 
e si diffonde a partire da motivazioni almeno in parte diverse da quelle di un compositore 
guidato esclusivamente dalla sua "ispirazione", solleva come si è visto non pochi interrogativi 
- se non addirittura un rifiuto aprioristico, in quanto oggetto commerciale che non rientra nella 
sfera dell'arte e col quale l'estetica non ha nulla a che fare. 
 
Questo rifiuto tendenziale viene accentuato dal fatto che questa musica anziché sotto forma di 
partiture, un testo scritto quindi, circola in forma riprodotta, attraverso radio, tv, dischi, 
cassette ecc., ossia formati che non consentono un'analisi e un giudizio condotto con gli 
strumenti abituali dell'indagine musicologica. A conferma del fatto che si tratterebbe di 
musica indegna di essere presa in considerazione come oggetto estetico, c'è anche la sua 
diffusione di massa, la sua vocazione a essere consumabile da un pubblico più vasto possibile 
(un requisito che è congenito alla sua natura di prodotto industriale immesso sul mercato). 
 
E' stato il compositore Arnold Schönberg, negli anni attorno al 1930, a formulare nel modo 
più netto questo pensiero, con un aforisma che è rimasto celebre: «Se è arte non è per tutti, se 
è per tutti non è arte». Si tratta di un'affermazione che in effetti contiene un fondo di verità 
difficile da negare, nella quale traspare tutto il disgusto di un artista di avanguardia nei 
confronti di un mondo sempre più sordo alla musica di difficile comprensione e sempre più 
goloso di prodotti di facile consumo. I musicologi che in tempi recenti si sono occupati della 
popular music, come Richard Middleton, Philip Tagg, Simon Frith e altri, hanno per l'appunto 
dovuto superare questo ostacolo ideologico tendente a negare ogni credito alla musica di 
massa e a liquidare in blocco tutta la musica che non nasce all'interno di una pratica 
accademica di arte scritta, in quanto volgare, stereotipata, banale, dilettantesca, ignorante 
delle regole elementari della composizione, opera di musicisti che non di rado non sanno 
neppure leggere o scrivere una nota di musica. 
 
In questo tipo di considerazioni il pregiudizio estetico si salda al pregiudizio proprio della 
cultura scritta che diffida dei linguaggi orali, come grezzi e inaffidabili. La nuova musicologia 
deve dunque prima di tutto affrontare il compito di elaborare delle metologie capaci di 
aggirare l'inadeguatezza dei mezzi a disposizione della musicologia classica per studiare, 



 20

analizzare, valutare questa musica "eterodossa", sia nella sua consistenza intrinseca, sia nel 
quadro del suo contesto storico e culturale. 
 
Uno degli studiosi che più a fondo ha affrontato il problema estetico, cioè la ricerca dei criteri 
su cui poter fondare giudizi di valore di questa musica è Simon Frith che in 
L'industrializzazione della musica e il problema dei valori riassume efficacemente alcune 
delle questioni fondamentali di questo dibattito molto acceso. Possiamo schematizzarne 
brevemente alcuni passaggi cruciali: 
 
a) Il giudizio negativo sulla "bassezza" della musica popular in quanto sottoposta a leggi di 
mercato si fonda sull'idea che la musica del passato si sia sviluppata autonomamente da ogni 
condizionamento di questo tipo. Tuttavia questa supposta autonomia è in gran parte illusoria e 
l'immagine di incontaminata "sacralità" di questa musica ignora che in ogni epoca il sistema 
materiale di produzione ha esercitato un forte influsso sulla musica e sugli artisti. 
 
b) Il modello critico alto/basso (arte/non arte, valore/disvalore) applicato abitualmente nel 
confronto fra musica colta e musica pop è riscontrabile anche in seno alla musica extracolta. 
Chi si occupa di rock o di pop ha anch'esso familiarità con un giudizio che distingue la buona 
musica da quella cattiva in rapporto alla maggiore o minore concessione al gusto commerciale 
di questo artista o di quel gruppo. Nel mondo del rock, del jazz o di altre musiche la critica al 
sistema del mercato è spesso altrettanto severa della critica accademica. Inoltre nell'ambito di 
queste musiche si incontrano artisti che "fanno ricerca", che sfidano le regole del mercato e si 
sforzano di sviluppare o raffinare il proprio linguaggio in modi che sono talvolta apertamente 
in contrasto con ciò che la logica commerciale suggerirebbe: «all'interno di entrambi i mondi 
musicali, classico e popular, i musicisti si sforzano di raggiungere una credibilità come artisti 
a dispetto delle condizioni commerciali in cui operano» (Frith: 959). 
 
c) Rispetto alle modalità di produzione e di riproduzione potremmo distinguere tre stadi di 
sviluppo della musica: 1) la tradizione orale in cui la musica "risiede" unicamente 
nell'esecutore; 2) la musica scritta in cui la musica tramite la notazione è affidabile a terzi; 3) 
lo stadio industriale in cui la musica è riproducibile a piacimento e quindi assume una 
collocazione nel quadro dell'esistenza umana del tutto diversa. La musica può essere 
concepita ora non più necessariamente per la performance dal vivo, ma direttamente per il 
disco, dove è possibile ottenere risultati, inseguire una perfezione esecutiva o creare sonorità 
che sono precluse all'esecuzione dal vivo. 
 
d) L'industrializzazione non è necessariamente un processo di corruzione (Charles Keil), ma 
può essere all'origine di sviluppi e fenomeni nuovi, e spesso favorisce la scoperta e 
l'apprezzamento di patrimoni musicali altrimenti condannati ad essere ignorati. 
 
e) La schizofonia (Murray Schafer) insita nella musica riprodotta - ossia il fatto che ciò che si 
ascolta in disco non corrisponde a ciò che è stato effettivamente suonato, ma è frutto di 
un'elaborazione - fa del disco un "falso" solo apparente; in realtà il disco corrisponde a un 
ideale sonoro che è ottenibile solo su disco (cfr. il concetto di fonografia di Evan Eisenberg). 
 
f) L'idea che il disco implichi un ascolto "passivo" a fronte di un ascolto "attivo" proprio della 
musica dal vivo è tutta da discutere. Charles Keil chiama piuttosto in causa la distinzione fatta 
da Nietzsche fra arti apollinee e dionisiache. Il disco anziché una lontananza, può produrre un 
senso di vicinanza, di intimità, di ascolto profondo, meditativo, trascendente; ossia un 
atteggiamento apollineo che si differenzia dal coinvolgimento dionisiaco proprio del concerto 



 21

dal vivo. Inoltre il "possesso" della musica, attraverso il disco consente di instaurare con essa 
un rapporto di interazione molto più ricco e variabile (vedi: cooperazione testuale), al punto 
che l'ascoltatore può identificarsi nella "sua" musica sviluppando emozioni, affettività, un 
senso di identità e di autoespressione che certo non sviliscono la musica, ma anzi ne delineano 
una nuova condizione estetica nella quale sono possibili nuove forme di sublime, di 
trascendenza, di spiritualità. 
 
Come riflessione ulteriore su questi temi, è interessante rileggere una celebre pagina di 
Marcel Proust tratta da Les plaisirs et les jours: l'Eloge de la mauvaise musique, scritta sul 
finire del XIX secolo. Nel sottolineare il rapporto delle persone con la musica amata, 
indipendentemente dal suo valore artistico, Proust accenna a una "storia sentimentale delle 
società" nella quale queste musiche hanno un posto di assoluto rilievo. Un discorso che 
presenta più di un'assonanza con le osservazioni svolte finora. 

 
Eloge de la mauvaise musique 
 
Détestez la mauvaise musique, ne la méprisez pas. 
Comme on la joue, la chante bien plus, bien plus passionnément que la bonne, bien plus qu'elle 
elle s'est peu à peu remplie du rêve et des larmes des hommes. 
Qu'elle vous soit par là vénérable. Sa place, nulle dans l'histoire de l'Art, est immense dans 
l'histoire sentimentale des sociétés. Le respect, je ne dis pas l'amour, de la mauvaise musique 
n'est pas seulement une forme de ce qu'on pourrait appeler la charité du bon goût ou son 
scepticisme, c'est encore la conscience de l'importance du rôle social de la musique. Combien de 
mélodies, de nul prix aux yeux d'un artiste, sont au nombre des confidents élus par la foule des 
jeunes gens romanesques et des amoureuses. Que de “bagues d'or”, de “Ah ! reste longtemps 
endormie”, dont les feuillets sont tournés chaque soir en tremblant par des mains justement 
célèbres, trempés par les plus beaux yeux du monde de larmes dont le maître le plus pur 
envierait le mélancolique et voluptueux tribut, - confidentes ingénieuses et inspirées qui 
ennoblissent le chagrin et exaltent le rêve, et en échange du secret ardent qu'on leur confie 
donnent l'enivrante illusion de la beauté. 
Le peuple, la bourgeoisie, l'armée, la noblesse, comme ils ont les mêmes facteurs, porteurs du 
deuil qui les frappe ou du bonheur qui les comble, ont les mêmes invisibles messagers d'amour, 
les mêmes confesseurs bien-aimés. Ce sont les mauvais musiciens. Telle fâcheuse ritournelle, 
que toute oreille bien née et bien élevée refuse à l'instant d'écouter, a reçu le trésor de milliers 
d'âmes, garde le secret de milliers de vies, dont elle fut l'inspiration vivante, la consolation 
toujours prête, toujours entrouverte sur le pupitre du piano, la grâce rêveuse et l'idéal. Tels 
arpèges, telle “rentrée” ont fait résonner dans l'âme de plus d'un amoureux ou d'un rêveur les 
harmonies du paradis ou la voix même de la bien-aimée. Un cahier de mauvaises romances, usé 
pour avoir trop servi, doit nous toucher comme un cimetière ou comme un village. 
Qu'importe que les maisons n'aient pas de style, que les tombes disparaissent sous les 
inscriptions et les ornements de mauvais goût. De cette poussière peut s'envoler, devant une 
imagination assez sympathique et respectueuse pour taire un moment ses dédains esthétiques, la 
nuée des âmes tenant au bec le rêve encore vert qui leur faisait pressentir l'autre monde, et jouir 
ou pleurer dans celui-ci. 

 
[tratto da: http://www.france.diplomatie.fr/culture/france/biblio/foire_aux_textes/] 
 
 
I. 13 Musiche di tradizione orale e mercato globale: la world music 
 
Come abbiamo detto il fenomeno dell'industrializzazione assume un rilievo del tutto 
particolare in relazione alle musiche di tradizione orale. In questo caso l'industrializzazione 
produce un doppio effetto: la massiccia diffusione della musica occidentale nelle restanti 



 22

regioni del mondo da un lato e, dall'altro, lo sviluppo in Occidente di un consistente mercato 
delle musiche tradizionali ed extraeuropee. Questo settore del consumo musicale viene 
abitualmente indicato nel suo insieme con il termine tanto generico quanto controverso di 
world music. 
 
L'etnomusicologia, cui si deve attorno agli anni Sessanta del secolo scorso, l'introduzione di 
questo termine nell'ambito degli studi accademici, è stata sollecita nel segnalare i rischi 
dell'industrializzazioe e dell'occidentalizzazione, visti come minaccia alla sopravvivenza delle 
tradizioni locali, sottoposte a processi indiscriminati di trasformazione e di acculturazione 
spesso traumatici. 
Da parte degli etnomusicologi, l'introduzione del termine world music suonava tuttavia come 
un segnale beneaugurante: l'affermarsi di una prospettiva di relativismo culturale, nella quale 
la musica occidentale veniva vista non più come centro, vertice, termine di riferimento 
obbligato di ogni discorso sulla musica, bensì veniva collocata in un orizzonte più vasto, 
caratterizzato dalla presenza di altre culture musicali, portatrici con pari dignità, di sistemi, 
valori, linguaggi del tutto diversi e non riconducibili alla cultura musicale dell'Occidente. 
Proprio per questo, la consapevolezza che la crescente influenza dell'Occidente (quel processo 
che oggi viene riassunto nel concetto di "globalizzazione") minacciava di snaturare o 
addirittura di cancellare certe tradizioni, ha generato un crescente allarme fra gli studiosi, 
ridando slancio nel contempo alla ricerca etnomusicologica e in particolare alla ricerca sul 
campo. Si prospettava infatti un compito particolarmente urgente: quello di documentare 
attraverso la registrazione e di preservare queste culture, specialmente le cosiddette 
endangered cultures, le tradizioni minacciate di sparizione, adoperandosi per circoscrivere o 
addirittura impedire i contatti fra esse e gli "agenti inquinanti" di matrice occidentale. 
 
E' evidente che l'impatto musicale dell'Occidente industrializzato sul resto del mondo si 
esplica innanzitutto attraverso la diffusione e il consumo globale della musica pop e rock di 
più largo successo. Questa circostanza non ha fatto che aumentare i capi d'accusa nei 
confronti della popular music, che oltre ad aver svilito l'arte musicale dell'Occidente 
trasformandola in un prodotto da supermercato, adesso appariva anche come la principale 
responsabile di un processo di corruzione delle tradizioni musicali su scala mondiale.  
 
Nella seconda metà degli anni Ottanta si tennero i primi megaconcerti rock organizzati a fini 
di solidarietà internazionale (Live Aid, Band Aid, i concerti per Nelson Mandela, per Amnesty 
International, ecc.), in occasione dei quali per sottolineare il significato sovranazionale 
dell'evento comparivano accanto alle rockstar più celebri, anche artisti africani, asiatici o 
latino-americani. Fu in relazione a questi eventi che il termine world music fece il suo 
ingresso nel linguaggio della popular culture. Si profilava una musica rivolta al mondo intero, 
nella quale si realizzavano felicemente l'ibridazione e la fusione di etnie e di linguaggi diversi, 
rilanciando una prospettiva universalistica nella quale le differenze culturali, le barriere 
stilistiche e di genere venivano abbattute all'insegna di un "global sound" nel quale chiunque, 
ai quattro angoli del pianeta, poteva sentirsi come a casa propria. 
 
A questa visione globalizzante corrispose l'introduzione, accanto alla genericità della 
locuzione world music, di termini più espliciti, quali ad esempio world-beat che, come ha 
osservato l'etnomusicologo Steven Feld, estende a tutto il mondo, a tutte le culture l'idea di un 
ritmo pulsante, di una danza tipicamente occidentale, immaginando una musica che 
comunichi a chiunque la gioia del muovere il proprio corpo in un certo modo, il piacere di una 
danza modellata sulla pratica del dance floor. Nel tono trionfalistico, tuttora ampiamente in 
uso, di questo frettoloso abbraccio interculturale, non sfugge l'eco di una industria 



 23

discografica che si congratula di fronte allo spalancarsi di un mercato senza confini ("musica 
di tutto il mondo da vendere in tutto il mondo", ha sintetizzato efficacemente Feld). 
A questo proposito, sempre Feld individua una polarità di posizioni definibili come "anxious 
narratives" (specie da parte degli etnomusicologi), in contrapposizione alle "celebratory 
narratives" di quanti interpretano la world music come trionfo di una musica universale, senza 
steccati. 
[Cito qui a memoria un'intervista rilasciata qualche anno fa a un quotidiano italiano da Simha 
Arom, forse il massimo studioso della musica centroafricana, il quale affermava testualmente: 
«la world music è merda»]. 
 
 
I. 14 Una prima ricognizione sonora 
 
A questo punto è opportuno fare riferimento a qualche esempio musicale che ci consenta di 
gettare uno sguardo d'assieme sulle musiche tradizionali (orali) e sul trattamento cui le 
sottopone l'industria discografica in relazione alla loro immissione sul mercato. 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTI 
A-03 Mohamed Khaznadij Nûba Ghrib: a) Kûrsi 
A-04   b) M'cedder 
A-05 Esecutori anonimi Stornelli pugliesi 
A-12 Gnoua Brotherhood of Marrakesh Djemma el Fnah 
A-13 Hassan Hakmoun Banja 
B-04 David Byrne-Brian Eno  Regiment  
B-03 Buddha Bar  Le Duc Touareg  
B-01 Afro Celt Sound System  Release 
B-02  Aisha Kandisha's Jarring Effects  A Muey A Muey 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
Mohamed Kazhnadij è uno dei massimi interpreti vocali della musica arabo andalusa algerina. 
L'esempio propone due estratti (A-03-04) di una nawba (o nûba), una lunga suite tipica di 
questa musica nella quale si alternano episodi strumentali e vocali. Si tratta di un esempio 
tipico di musica colta non europea di alto livello artistico, fedele a una tradizione che si 
tramanda da oltre un millennio. L'influsso occidentale in una musica del genere è minimo e 
può forse ridursi all'utilizzo dei violini di fattura occidentale in luogo della kamanja, 
l'equivalente arabo del violino la cui sonorità per altro è sensibilmente diversa. Comunque si 
tratta di una "corruzione" avviata già nel XIX secolo e non riconducibile alla situazione 
odierna. 
 
Spostandoci sul versante della musica folklorica di tradizione genuinamente popolare, gli 
stornelli registrati in Puglia nel 1954 dagli etnomusicologi Alan Lomax e Diego Carpitella 
(A-05) sono un esempio tipico di "registrazione sul campo" e documentano una tradizione 
anch'essa estranea a influenze esterne e anteriore al fenomeno della world music. Ciò che è 
significativo è che queste registrazioni, uscite molti anni fa su long playing, vengano 
ripubblicate oggi dalla Rounder, una delle case discografiche più importanti nel panorama 
della world music, in una serie speciale affidata a un comitato di studiosi e particolarmente 
curata dal punto di vista della ricostruzione del suono e delle note informative accluse. 
Trascriviamo qui le note illustrative del cd a cura di Anna Lomax Chairetakis & Goffredo 
Plastino, seguite dal testo del brano. 
 



 24

Performed by two men accompanied by diatonic accordion. Recorded on August 16, 1954, in 
Martano (Lecce), Apulia [sic]. 
Here two farm laborers match wits in a bout of stornelli, me short, two- or three-line lyric 
form that in Italy is like me blues in its universal popularity and ironic comment. It ofren 
takes the form of a duel in song - botta e risposta - between two singers who tease or insult 
each other, or take opposite sides in an argument. 
 

Signurinella mia che cosa posso 
Per una volta a sera posso cantare 
Te pozzu cantare pozzu cantare 
Porta Portese pozzu cantare  
Fiore di tutt-i fiori, fiore di lotta 
Baci ti voglio dare nella bocca 
Oh nella bocca ma nella bocca 
Bacio ti voglio dare nella bocca 
Baci te voglio dare ma nella bocca  
Miezzu che viene a voglia [...] 
[...] 
Fiore di tutt'i fiori, fiore delle more 
Tre cose non le voglio mai scordare 
Ohi non scordare ma non scordare 
Tre cose non si ponno mai scordare 
Tre cose non ne ponno mai mai scordare 
[...] il primo amore 
Col primo amore col primo amore 
Dopo il fidanzat-e il primo amore 

 

Sera so passato dico solamente 
La porta [...] me parse vacante 
Me parse vacante parse vacante 
La porta [...] me parse vacante 
Misi a domandare tutta alla gente 
Se mai hanno visto chigli occhi galante 
Chigli occhi galante gli occhi galante 
Se l'hanno vista chigli occhi galante 
Una me disse ca ca non l'ho veduta 
L'altra me disse ca l'è bell'e sciuta 
L'è bell'e sciuta l'è bell'e sciuta 
L'altra mi disse ca l'è bell'e sciuta  
Misi due tre volte ma non ci [...] 
Voli' 'n baciu da bocca saporita 
E saporita bo' saporita 
Voli' 'n baciu da bucca saporita 
Il mio compagno disse ma non lo fare 
Chi bacia donne va 'n galera a vita 
Va 'n galera a vita 'n galera a vita 
Chi bacia donne va 'n galera a vita 

 
L'esempio seguente (A-12) è registrato nella piazza centrale di Marrakesh (Marocco), uno dei 
luoghi di ritrovo del turismo internazionale che in questa piazza affollatissima e multicolore 
trova un concentrato ineguagliabile di colore locale, di folklore pittoresco, dove la tradizione 
genuina convive con le attrazioni per turisti in un mix inestricabile. Gli gnawa costituiscono 
una minoranza etnica di colore presente soprattutto nel Marocco del sud, fra i quali è molto 
diffuso il sufismo islamico, praticato da confraternite che non di rado lo mescolano a 
superstiti credenze animistiche. La musica degli gnawa, legata a rituali di trance e di 
guarigione, è fortemente radicata nella tradizione di queste comunità, ma al tempo stesso 
viene proposta abitualmente come attrattiva turistica da gruppi itineranti, i migliori dei quali si 
esibiscono spesso in tournées internazionali. Strumenti tipici impiegati in questa musica sono 
il ghnbri, un liuto-tamburo la cui curiosa sonorità può ricordare quella di un basso elettrico e i 
qraqéb, un particolare tipo di nacchere di metallo dall'inconfondibile e incessante suono 
sferragliante. 
 
Di origine gnawa è Hassan Hakmoun, uno dei protagonisti sulla scena internazionale della 
world music. Hakmoun, che vive attualmente a New York, qualche anno fa ha pubblicato un 
album per l'etichetta Real World di Peter Gabriel, etichetta che è la capostipite e detiene il 
primato nelle vendite in questo genere musicale. Si ascolti (A-13) come la sonorità del ghnbri 
e i tratti della vocalità etnica vengano incorporati in questo esempio di "ethno-rock" e siano 



 25

abilmente trasformati in icone sonore di uno stile tipicamente "afro". Nel panorama musicale 
del Marocco, in larga prevalenza arabo e islamico, gli gnawa hanno in effetti una tradizione 
musicale che discende dall'Africa nera e che - al contrario della musica araba che utilizza 
modi di sette note - fa uso di scale pentatoniche. E' proprio da esse che deriva l'immediato e 
inconfondibile colore africano. 
 
Regiment (B-04) di Eno-Byrne è un brano che fa parte di un album ormai storico: My Life in 
the Bush of Ghost pubblicato nel 1981 dalla EG Records (etichetta del gruppo Virgin). Si 
tratta di un lavoro pionieristico in cui il duo britannico inserisce nelle proprie composizioni 
registrazioni divoci e materiali sonori vari provenienti dai più diversi contesti. In questo brano 
si ascolta la voce di Dunya Yusin, un cantante folklorico libanese. Il risultato è una sonorità 
paradigmatica di ciò che di lì a poco si svilupperà: una sonorità esotica e tecnologica insieme, 
un mix globalizzante che nei decenni successivi andrà incontro a una fortuna senza pari, 
trasformandosi in un vero e proprio stereotipo dello stile "global". 
 
Interessante è confrontare Regiment con una composizione recentissima, Le Duc Touareg (B-
03) di Claude Challe (1999), deejay di culto del Buddha Bar, celebre locale parigino divenuto 
famoso proprio per le fascinose miscele world-ambient proposte dai suoi dj alla clientela 
presente nel locale. Buddha Bar ha dato ora il nome a un'etichetta discografica di successo che 
pubblica questo genere di musica. Il brano in questione è naturalmente un remixaggio che 
rielabora Touareg, un lavoro di Le Duc (nome d'arte di Didier Mignot) che, a sua volta, aveva 
campionato e mixato la voce che si ascolta nella registrazione (I tuareg sono una popolazione 
nomade di etnia berbera che vive nel Sahara e di cui sopravvivono forse 200.000 persone, 
disperse in una area molto vasta e organizzate in numerose comunità tribali). 
 
Un altro esempio significativo di quella musica che viene indicata di volta in volta col termine 
di "world-beat", "global-pop", "world-fusion", ecc. è offerto da Afro Celt Sound System (B-
01) , un gruppo britannico che pubblica anch'esso per l'etichetta Real World. In Release, 
dall'album omonimo del 1999, su una base pop tipicamente anglosassone con echi di new-
wave e condita con abbondanti risorse elettroniche, si innesta dapprima un preludio denso di 
riferimenti africani, per lasciare poi spazio a stilemi tipici del folk irlandese (celtico) su cui 
spicca la voce della guest-star Sinead O'Connor. 
 
Sempre restando all'interno di quel genere di world music fortemente ritmata e orientata alla 
danza (world-beat), un carattere completmente diverso si apprezza in A Muey A Muey (B-02), 
brano tratto da un album del 1993, Shabeesation (gioco di parole che incorpora il termine 
chaabi o shaabi col quale nel Maghreb e in Egitto si indica il pop locale). Il brano è firmato 
da Aisha Kandisha's Jarring Effects, un gruppo formato prevalentemente da musicisti 
marocchini che fanno largo uso di tecnologia elettronica e nel quale entra anche il bassista, 
produttore e compositore britannico Bill Laswell, una delle figure più prolifiche e instancabili 
nel panorama del rock di avanguardia e del world-beat (nel sito di All Music Guide 
[www.allmusic.com] la lista delle sue apparizioni - senza dunque contare gli album come 
titolare - include quasi 350 album). Laswell viene indicato da qualcuno come la risposta 
"hard" a Peter Gabriel. In effetti, sebbene prodotta dallo stesso Laswell questa musica nasce e 
viene registrata in Marocco (anche se la postproduzione ha luogo a Brooklyn), ad opera di 
musicisti locali che, al contrario degli esempi precedenti, hanno un ruolo di assoluti 
protagonisti, pilotando la tecnologia musicale verso una realizzazione più avanzata, 
"sperimentale", metropolitana, rivolta quindi a un pubblico più esperto, di nicchia. Per quanto 
fortemente indebitata con la techno europea, questa musica esibisce un carattere intensamente 
e inconfondibilmente maghrebino, una sorta di trance-dub confinante con il raï algerino. 



 26

I. 15 Identità locale e globalizzazione 
 
La manifesta avversione degli etnomusicologi nei confronti del connubio fra tradizioni 
etniche e popular culture di importazione, ripropone su scala planetaria il dualismo fra arte 
"pura" e logica di mercato già registratasi in Occidente nel conflitto fra musica di consumo e 
musica colta, con l'aggravante di culture subalterne che, contrariamente alla musica dotta 
europea, sembrano indifese e quindi tanto più esposte alla minaccia della globalizzazione. 
 
Anche sul terreno musicale, la critica ha però maturato in tempi recenti una visione più 
articolata e meno monolitica del fenomeno della globalizzazione. Frequente in questa 
letteratura è il riferimento agli studi di Arjun Appadurai (cfr. Modernity at Large, trad. it.: 
Modernità in polvere, Meltemi, Roma 2001), lo studioso di origine indiana che ha fornito una 
lettura più approfondita e problematica della globalizzazione, sottraendola in buona misura 
allo schematismo di una visione secondo la quale i modelli culturali dell'Occidente tendono 
imperialisticamente a produrre una omogeneizzazione generalizzata a propria immagine. La 
critica a questa visione si incentra sul fatto che essa, in realtà, ribadisce implicitamente un 
ruolo attivo e quindi egemone dell'Occidente, a fronte di interlocutori sprovvisti di 
un'autonoma capacità di elaborare in proprio risposte culturali (e perpetuando quindi fra le 
righe l'idea di una indiscussa superiorità occidentale). 
 
Sul piano sociologico e antropologico uno degli equivoci fondamentali nasce dal pensare i 
fenomeni di acculturazione (ossia l'immissione di tratti o di modelli esterni in una comunità) 
come processi vissuti in modo sostanzialmente passivo all'interno di una cultura in via di 
trasformazione. Viceversa oggi gli studiosi pongono l'accento sul carattere interattivo 
dell'acculturazione e tendono a respingere come insoddisfacente il modello centro-periferia 
(cfr. Rebee Garofalo). L'attenzione si sposta sul ruolo attivo che certe culture, anche se 
sottoposte a una forte importazione di elementi allogeni, sono in grado di svolgere. Le 
reazioni spesso hanno esiti originali e talvolta assolutamente imprevedibili, esiti dai quali 
scaturiscono certamente condizioni culturali mutate rispetto alla tradizione, ma non 
necessariamente corrispondenti o interamente omologabili a modelli di tipo occidentale. Fra 
gli studiosi (Blaukopf, Appadurai,ecc.) è opinione largamente condivisa che lo sviluppo 
tecnologico dei nuovi media elettronici - ciò che Blaukopf chiama mediamorfosi - sia un 
fattore che incrementa il ruolo attivo in un processo di acculturazione. Se ci riferiamo al 
campo musicale, ne deriva la constatazione che, al di là di una adozione di certi caratteri 
mutuati indubbiamente dal pop occidentale, l'esito di questi sincretismi non corrisponde 
affatto a un'omologazione, bensì dà luogo a quelli che Appadurai chiama "flussi di 
disgiunzione" (disjunctive flows), a una moltiplicazione di nuovi tratti culturali e quindi a 
ulteriore differenziazioni, corrispondenti a un processo di "eterogeneizzazione", qualcosa che 
contraddice e rimette ogni volta in discussione le concomitanti spinte all'omologazione. 
 
A fronte di un modello di globalizzazione che pensa a un centro come il motore di tutto e a 
una periferia che ne subisce passivamente gli effetti, si profila dunque una realtà più 
complessa, dove accanto a fattori esterni, sono presenti e altrettanto efficaci fattori endogeni 
di mutamento, per cui un processo di modernizzazione non necessariamente si identifica in un 
procsso di occidentalizzzione. A questo proposito Sorce Keller richiama gli studi degli 
antropologi Redfield e Singer che già negli anni '50 descrivevano gli effetti di 
differenziazione culturale provocati dall'urbanizzazione nel subcontinente indiano, osservando 
come in questa regione le grandi metropoli svolgano due tipi di funzione: una "ortogenetica" 
(trasformazione di tradizioni culturali preesistenti) e una "eterogenetica" (sorgere di nuove 
culture che entrano in conflitto con quelle tradizionali) (cfr. Sorce Keller: 85). A Bombay, ad 



 27

esempio, lo straordinario sviluppo dell'industria cinematografica indiana (Bollywood, come 
viene chiamata comunemente) ha portato con sé un'imponente produzione di musica da film 
che ha incontrato un larghissimo successo. Ebbene, contrariamente a quello che si potrebbe 
pensare, gli studiosi di questo fenomeno sottolineano il fatto che questa nuova musica di 
consumo, anziché allontanare il pubblico dalla grande tradizione classica della musica 
indiana, ha contribuito a diffonderla e ad aumentarne la conoscenza, favorendo lo sviluppo di 
una grande quantità di stili musicali inediti. 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTO 
B-07  Jolly Mukherjee & The Madras Magician Puriya Dhanashri 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
Un brano come Puriya Dhanashri (B-07) tratto dall'album Fusebox (Palm Pictures, 2000) di 
Jolly Mukherjee può servire come esempio. Mukherjee, compositore e cantante, è uno dei più 
celebri autori indiani di musica da film e l'album raccoglie alcune sue composizione remixate 
da deejay e da gruppi di dance elettronica (un genere che in India - in diretto collegamento 
con la Gran Bretagna - gode di un vasto seguito). Significativo è il fatto che questo brano, 
basato su un tema eseguito da un'orchestra d'archi e remixato da The Madras Magician, tragga 
il suo titolo dal raga puriya dhanashri appartenente alla tradizione classica indiana [il raga o 
raag, così come il maqam arabo, è una struttura musicale che abbina i caratteri di una scala a 
un formulario melodico-espressivo che serve come base per improvvisare in modo 
stilisticamente appropriato]. Il remix mette anzi in primissimo una improvvisazione di stile 
classico condotta su questo raga (per quanto un po' "normalizzato" sotto il profilo delle 
sottigliezze microtonali). L'improvvisazione è affidata a un sarod (un liuto a manico lungo) 
con l'accompagnamento dei tabla (i tamburi tipici della musica classica indiana). 
 
World music, globalizzazione, sviluppo di un mercato goloso di musiche etniche che vengono 
manipolate e consumate indiscriminatamente pongono con forza la questione dell'identità di 
una cultura. Questo problema è particolarmente avvertito dall'etnomusicologia che, dopo aver 
elaborato una metodologia di ricerca sul campo il più possibile rispettosa e scientificamente 
scrupolosa nel documentare, come in una ricerca di laboratorio, i tratti della cultura oggetto di 
studio, solo a fatica può accettare l'idea che un'identità locale radicata in una ben precisa 
tradizione culturale venga alterata, fraintesa, svenduta in nome di disinvolte logiche 
mercantili. 
 
Di fronte all'accelerazione e all'espandersi dei processi di trasformazione la prima risposta 
dell'etnomusicologia è stata una difesa strenua della "purezza" per tutelare e preservare 
l'identità minacciata. In questo atteggiamento alcuni studiosi (Feld, Garofalo) colgono una 
tendenza a idealizzare questa purezza di una cultura al punto che la volontà di preservarla 
dalla contaminazione sconfina nella reificazione di un modello culturale costruito in astratto. 
In questo modo si delinea e si idealizza un modello culturale che non esiste nella realtà delle 
cose, una riedizione del "buon selvaggio" che diventa una sorta di antidoto da contrapporre 
agli aspetti più intollerabili della civiltà industrializzata (Garofalo). Di certo modernizzazione 
e occidentalizzazione trasformano inesorabilmente le tradizioni, ma che il risultato sia 
comunque negativo e da respingere a priori è un giudizio troppo sommario di una realtà dalle 
moltissime facce che si muove e si trasforma in modo molto più rapido delle nostre capacità 
di lettura. 
In uno scritto del 1944 intitolato "Musica e razza pura", il grande compositore ungherese Béla 
Bartók, che fu anche un valoroso pioniere dell'etnomusicologia, formulava alcune 



 28

considerazioni che all'epoca, ravvisando nell'espandersi della musica colta una minaccia per il 
folklore, suonavano al tempo stesso come una drastica negazione delle tesi sostenute da un 
razzismo imperante. Rilette oggi queste parole sono di un'attualità del tutto particolare. 
 

Il contatto tra popoli diversi [...] stimola la formazione di nuovi stili, pur continuando a 
sopravvivere quelli antichi o meno antichi. Tutto ciò determina un arricchimento della musica 
popolare, ma va precisato che la tendenza a trasformare le melodie di origine straniera rende 
impossibile un fenomeno di internazionalizzazione della musica dei singoli popoli. Ogni 
materiale musicale, perciò, per quanto eterogenea possa essere la sua origine, acquista in tal 
modo un suo solido e specifico carattere. Detto questo [...], si può riassumere la situazione della 
musica popolare nell'Europa Orientale in questi termini: a causa dell'incessante e reciproco 
influsso delle musiche popolari dei singoli popoli si è venuta a formare una immensa, 
complessa, inaudita ricchezza di melodie e tipi melodici. L'«impurità» razziale così 
determinatasi, deve dunque considerarsi un fatto positivo. 
Se è dunque lecito sperare che la musica popolare si conservi in un avvenire vicino e lontano 
(speranza peraltro assai dubbia dato il ritmo veloce con cui l'alta cultura penetra anche nei 
continenti più lontani), è però evidente che l'artificiosa costruzione di una «muraglia cinese» per 
separare un popolo dall'altro è, dal punto di vista appunto della musica popolare, molto dannosa. 
Voler rifiutare radicalmente e totalmente ogni influenza straniera, significa la sicura decadenza 
del canto popolare. 
 

[tratto da: B. Bartók, Scritti sulla musica popolare, a cura di D. Carpitella, Boringhieri, 
Torino 1977, pp. 94-5] 
 
Oggi, in un quadro transculturale in continuo movimento, vedere i mutamenti in corso come 
effetto di una globalizzazione di cui l'unico protagonista attivo è l'imperialismo, significa 
dunque ignorare il notevolissimo contributo che le culture locali danno alla nascita di nuovi 
stili musicali, in un processo a doppio senso che è stato definito anche col termine di 
transculturation (Wallis & Malm, Big Sounds from Small Peoples, 1984; cit. in Garofalo: 27). 
Connesso alla questione dell'identità di una cultura è il problema della sua localizzazione 
(local) segnalato dall'introduzione nel linguaggio giornalistico del neologismo glocal 
risultante dalla crasi dei due concetti antitetici di global e local. Poiché un'identità è 
fortemente legata al luogo, alla terra dei padri, la presenza diffusa di fenomeni di 
sradicamento, diaspora, flussi migratori di andata e ritorno, le culture che vivono o sono 
costrette a subire questa condizione si vedono private del loro tradizionale radicamento in un 
preciso luogo geografico. La conseguenza sembrerebbe un fatale sgretolarsi dell'identità 
culturale. E invece, non di rado, queste culture riescono a riformularsi secondo modalità che 
consentono di definirle come traveling cultures (James Clifford, cit. in Garofalo: 27), culture 
cioè in grado di ricostruire la loro identità proprio sulla base della loro condizione itinerante 
(cfr. anche Appadurai), ridisegnando la loro localizzazione in uno spazio in parte geografico, 
in parte mentale, i cui confini sono costituiti dalle rotte del loro permanente andirivieni. 
 
Il fatto che anziché dissolversi, queste culture siano fra le più presenti e visibili nel panorama 
musicale odierno, fra le più attive nel creare nuovi generi musicali transnazionali, è in parte 
una conferma di questo loro ruolo attivo. Gli esempi forniti da Garofalo - giamaicani e 
pakistani che vanno e vengono dalla Gran Bretagna, portoricani e latino americani che fanno 
la spola fra sud e nord del continente americano - hanno i loro antecedenti nelle cosiddette 
"culture della diaspora", protagoniste in epoche passate di fenomeni di acculturazione verso i 
quali l'età moderna è debitrice di un patrimonio musicale inestimabile. 
 
Le popolazioni rom che hanno attraversato il vecchio continente dal Rajahstan all'Andalusia 
seminando musiche dai Balcani alla Spagna (il flamenco); gli ebrei ashkenaziti che hanno 



 29

trapiantato la musica klezmer dall'Europa orientale agli Usa; i neri e gli europei (italiani 
soprattutto) che si sono ritrovati nelle baraccopoli di Buenos Aires e Montevideo dalle quali è 
scaturito il tango; i creoli e gli ex schiavi neri che si sono ammassati a New Orleans con le 
conseguenze che tutti conosciamo; i profughi dalla Turchia che ritornano in Grecia e danno 
vita al rebetiko, il genere su cui si fonda la tradizione musicale della Grecia moderna. Quelli 
elencati sono solo alcuni degli esempi possibili e su alcuni di essi ci soffermeremo in seguito. 
 
 
I. 16 L'esproprio dei tratti culturali. L'industria della world music. 
 
Se i media elettronici e quindi la tecnologia della riproduzione musicale, come già si è 
osservato, favoriscono un tipo di acculturazione attiva, per contro essi favoriscono anche un 
esproprio e una mescolanza indiscriminata di tradizioni e identità musicali le più diverse, una 
pratica che costituisce l'esercizio quotidiano di discografici allenatissimi nello scovare nuovi 
ingredienti esotici e nuovi mix da immettere sul mercato con abili strategie di marketing. E' 
senza dubbio questo l'aspetto più cinico e squalificante del fenomeno della world music che, 
tuttavia, non può essere ridotta solo a questo. Un esempio lampante è fornito ancora da Steven 
Feld (cfr.: S. Feld, A Sweet Lullaby for World music, consultabile al seguente indirizzo: 
www.bowdoin.edu/~triday/the_jungle/dfpress_00-00-00sweetlullabyforworld.htm 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTI 
B-05  Deep Forest  Sweet Lullaby 
B-06  Jan Garbarek  Pigmy Lullaby 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
L'album Deep Forest pubblicato nel 1992 su etichetta Epic dall'omonimo duo formato da Eric 
Moquet e Michel Sanchez, fu all'epoca un grande successo (4 milioni di copie vendute). 
L'album si presentava come un omaggio alla cultura dei pigmei delle foreste pluviali 
dell'Africa centrale. Al disco, pubblicato col patrocinio dell'Unesco, era annessa anche 
un'iniziativa umanitaria per la raccolta di fondi a favore di quelle popolazioni. 
La musica era basata su musiche pigmee campionate e incorporate in un sound elettronico, 
rasserenante e consolatorio, in bilico fra new age, world, ambient, dance ecc. Senonché il 
brano forse più rilevante del disco, una Sweet Lullaby (B-05) che nello stesso album viene poi 
riproposta in 3 diversi remix, è realizzato sul campionamento non di musiche pigmee, bensì di 
Rorogwela, una ninna nanna proveniente dalle Isole Salomone (nell'Oceano Pacifico) e 
cantata da Afunakwa, una giovane indigena della comunità Baegu. Il brano era stato 
pubblicato originariamente su un lp facente parte della collezione di musiche tradizionali 
dell'Unesco a cura dell'etnomusicologo Hugo Zemp e fu certamente quella la fonte dalla quale 
i due musicisti di Deep Forest campionarono la voce, spacciandola per musica dei pigmei pur 
sapendo bene che non lo era. 
L'equivoco - che ha sollevato le più che giustificate ma inutili proteste di Hugo Zemp - 
prosegue quando qualche anno dopo il sassofonista norvegese Jan Garbarek pubblica Visible 
World (ECM 1996) un album nel quale compare un brano dal titolo Pigmy Lullaby (B-06). Il 
brano altro non è se non un suggestivo arrangiamento di quella melodia che, in questo modo, 
viene definitivamente "consegnata alla storia" sotto una falsa identità. Hugo Zemp informò 
Jan Garbarek dell'equivoco nel quale era incorso, ma a quanto riferisce Steven Feld, la 
reazione del musicista fu piuttosto tiepida. 
 



 30

Casi del genere esibiscono in effetti il lato più cinico e culturalmente qualunquistico del 
mistilinguismo che l'industria della world music propaganda, un aspetto del quale talvolta 
sono evidentemente corresponsabili anche i musicisti oltre che i discografici. L'esotismo, 
questa antica e sfuggente categoria presente in ogni epoca della cultura e delle arti occidentali, 
è indubbiamente uno dei fattori che stanno alla base del clamoroso successo cui la world 
music è andata incontro in Occidente. Un neo-esotismo che innestandosi in un contesto 
industriale e di mercato ritrova quasi intatta la sua veste più obsoleta e mistificante, ben 
descritta sulla scorta di Zvetan Todorov, dall'etnomusicologo francese Denis-Constant Martin: 
 

Ce désir d’harmonie est inséparable du halo d’exotisme qui nimbe les «musiques du monde» et 
invite donc à revenir sur ce qu’il implique. Exotisme désigne à l’origine ce qui vient de 
l’étranger mais acquiert rapidement des connotations de bizarrerie voire de «pittoresque 
superficiel» ou de «frisson provoqué par le danger». Selon Tzvetan Todorov, ce phénomène 
possède trois dimensions intimement liées: la valorisation de l’autre, la critique de soi et de la 
société d’appartenance, le fantasme d’un idéal fondé sur l’image d’un autre romantiquement 
reconstruit; en bref, l’exotisme équivaut à un «éloge dans la méconnaissance». L’exotisme 
modèle l’Autre afin que sa différence devienne séduisante et attirante; celle-ci doit donc être 
façonnée, polie, rendue tolérable et consommable. L’exotisme consiste à rendre la différence 
familière, tout en préservant une distance qui suscite l’intérêt, titille l’imagination et fasse 
s’envoler le rêve. 
 

[tratto da: Denis-Constant Martin, Les «Musiques du monde»,imaginaires contradictoires de 
la globalisation, di prossima pubblicazione in: Sur la piste des OPNI (objets politiques non 
identifiés), a cura di Denis-Constant Martin, Karthala / CERI, Paris 2002] 
 
Ma l'esotismo, in quanto raffigurazione che io mi faccio dell'Altro, è la quintessenza della 
visione eurocentrica. L'Altro in questo caso è muto, si lascia ritrarre passivamente. L'industria 
discografica che si appropria delle musiche di tutto il mondo per renderle appetibili al 
consumatore, senza dubbio spaccia esotismo di schietta matrice eurocentrica. Tuttavia, nel 
quadro transculturale che abbiamo delineato, non è più possibile continuare a pensare l'Altro 
come un soggetto puramente passivo. Considerare dunque il fenomeno della world music 
come una riedizione dell'esotismo, come una confortevole e falsificante rappresentazione 
della diversità a uso e consumo del maggior numero di compratori non fa che rafforzare una 
visione eurocentrica in cui l'Altro, le culture "periferiche" continuano a non avere voce. 
Viceversa adesso sono queste culture che si appropriano della tecnologia, interagiscono con 
essa, intervengono nei processi di industrializzazione e così facendo prendono la parola in 
prima persona. Prescindendo da considerazioni etiche o estetiche, e limitandoci agli esempi 
proposti finora, c'è comunque una differenza marcata e ineliminabile fra operazioni del tipo 
Deep Forest, Buddha Bar, My Life in the Bush of Ghost da un lato, e, all'estremo opposto, 
Aisha Kandisha, Hassan Hakmoun, Jolly Mukherjee, con al loro seguito una lunga sequela di 
artisti di ogni parte del mondo che ormai affollano i cataloghi delle case discografiche con le 
loro musiche. Musiche che, per quanto innovative o ibride, spesso conservano una forte e 
orgogliosa memoria della loro identità e restano saldamente ancorate alla loro origine, 
continuando a parlare una lingua che, pur in un nuovo contesto, essi continuano a considerare 
- indipendentemente da come noi la pensiamo - come la loro lingua. 
 
 



 31

I. 17 Aspetti della produzione discografica 
 
Al di là dell'intelligenza, delle intenzioni e delle scelte dei singoli artefici, un fattore cruciale 
nel determinare esiti così differenziati è costituito dalle diverse fisionomie e finalità delle case 
discografiche o meglio delle imprese attive in questo settore. 
Una mappa esauriente dei soggetti che operano su questo terreno - specialmente compagnie 
discografiche, ma anche istituzioni culturali, fondazioni, musei, reti radiofoniche e televisive, 
ecc. - è impossibile da tracciare. Le sole compagnie discografiche, fra etichette indipendenti e 
etichette collegate alle cinque majors, le cosiddette "Big Five") assommano a parecchie 
centinaia, forse migliaia, e formano una costellazione che si modifica di continuo. 
 

The recording industry is controlled by what have been called the "Big Five" recording 
companies, a group collectively responsible for nearly $30 billion of the world's $39 billion in 
total music sales in 2000. Sony Music Entertainment led the five major labels in 2000 with 
$6.24 billion in sales. Vivendi's Universal Music Group followed closely with $6.23 billion, 
while BMG Entertainment, Warner Music Group and EMI Recorded Music tallied sales of 
$4.55 billion, $4.15 billion and $3.8 billion, respectively. 
 

[tratto da: www.music-industry.org/resources.html] 
 
Per quanto concerne l'industria discografica, è possibile tracciare una prima distinzione a 
grandi linee fra compagnie che operano a fini puramente commerciali e compagnie legate in 
vario modo a istituzioni culturali. Nel secondo caso abbiamo a che fare con case che da 
parecchi decenni ormai, da prima dunque dell'esplosione del fenomeno world music, 
costituiscono anche il tradizionale sbocco editoriale del lavoro degli etnomusicologi (cfr. Van 
Peer). 
 
La Francia è la nazione dove questo tipo di partnership si è consolidata da più lungo tempo 
dando luogo a un attività discografica svincolata da fini puramente commerciali. Si hanno 
così case discografiche che, con la consulenza di studiosi anche di grande valore, pubblicano 
cataloghi nei quali figurano articoli certamente poco commerciabili, quali registrazioni 
etnomusicologiche effettuate sul campo, registrazioni storiche di repertori colti extraeuropei, 
oppure nuove registrazioni in studio realizzate con la partecipazione di artisti e gruppi di alto 
livello artistico. 
 
Il "Musée de l'homme" di Parigi, oggi annesso al Centre National de Recherche Scientifique 
(l'equivalente francese di ciò che è il CNR in Italia) iniziò a pubblicare registrazioni 
etnomusicologiche fin dal 1946, finché nel 1975 diede avvio alla collaborazione con Le 
Chant du Monde, una delle prime case discografiche specializzate in musiche folkloriche e 
di tradizione. 
 
Importantissima a partire dal secondo dopoguerra è anche l'attività discografica promossa 
dall'Unesco (Musicaphon, Philips, EMI) in collaborazione con illustri (etno)musicologi quali 
Brailoiu, Danielou, Collaer. Nel 1987 l'Unesco ha avviato, in collaborazione con la casa 
francese Auvidis (oggi Naïve/Auvidis), un'attività di ristampa su cd delle varie collane edite 
in precedenza su vinile, nonché la pubblicazione di nuove uscite. A tutt'oggi sono stati 
pubblicati su cd oltre 100 titoli, raccolti nella "Unesco Collection of Traditional Music of the 
World". [cfr: www.unesco.org/culture/cdmusic/index.shtml#Africa] 
 
Francese è anche la casa Ocora che in collaborazione con Radio France pubblica da parecchi 
anni con la consulenza di studiosi uno dei cataloghi più rigorosi e curati di musiche 



 32

tradizionali di tutto il mondo (un centinaio di titoli). Sempre in Francia ha sede la Inédit, che 
si avvale del sostegno del Ministero della Cultura e della Maison des Cultures du Monde. In 
Germania opera da alcuni anni l'etichetta World Network sostenuta dalla rete radiofonica 
WDR (West Deutsche Rundfunk) che, per quanto forse meno rigorosa scientificamente, vanta 
un catalogo di una cinquantina di titoli che raccolgono una documentazione di grande 
interesse. Negli Usa, da citare è la Folkways (oggi Smithsonian Folkways), benemerita casa 
discografica legata alla Smithsonian Institution. Originariamente specializzata nella musica 
tradizionale nord americana (in particolare blues), essa gode del sostegno della Ford 
Foundation. 
 
Questo tipo di produzione rappresenta però solo una piccola quota di un settore che è 
dominato dalle etichette commerciali, sia indipendenti, sia collegate alle cinque grandi. Non si 
deve pensare però che le compagnie commerciali siano tutte collocabili sullo stesso piano e 
accomunate dalle medesime strategie di vendita. 
In realtà c'è un certo numero di etichette che sviluppano autonomamente programmi editoriali 
di notevole impegno scientifico e documentario, rivolte soprattutto alle musiche di tradizione, 
e vanno così idealmente ad affiancarsi alle compagnie già citate. E' il caso dell'etichetta al 
Sur/Média7 di Nanterre, specializzata in musica classica e religiosa araba e del Medio 
Oriente, il cui catalogo annovera titoli molto interessanti sotto il profilo documentario e 
artistico, solitamente molto curati anche dal punto di vista scientifico con ampie note di 
copertina redatte da specialisti. Ancor più rilevante sul piano quantitativo è l'etichetta, sempre 
francese, Buda Musique che vanta uno dei cataloghi di musiche tradizionali più imponenti, 
con quasi 450 titoli, fra i quali figurano registrazioni di grande valore documentario. Tuttavia, 
forse per effetto di una produzione così ampia e diversificata, distribuita in diverse collane 
(Musiques du Monde, Stars de la World, La voix du Maghreb, ecc.) la qualità della 
confezione editoriale della Buda Musique è piuttosto disuguale, talvolta piuttosto trascurata 
dal punto di vista informativo, con note scarne, talvolta imprecise. E' solo un particolare, tale 
però da suscitare una spiacevole impressione, quasi che la diffusione di queste musiche si 
accontenti di soddisfare una generica curiosità per il diverso, il pittoresco - l'esotico appunto - 
nella quale la specifica identità di una cultura finisce col confondersi entro uno sfondo 
indistinto e multicolore. 
 
Da segnalare infine l'americana Rounder Records per il già citato progetto di ripubblicazione 
delle registrazioni riguardanti il folklore italiano di Alan Lomax, uno dei maggiori 
etnomusicologi del XX secolo. Un progetto che acquista tanto più rilievo in relazione a un 
paese - il nostro - che a parte qualche piccola etichetta indipendente (fra tutte: Robi 
Droli/Felmay) non dimostra quasi nessun interesse - tantomeno a livello di istituzioni 
pubbliche - per la conservazione e la valorizzazione discografica del proprio patrimonio 
folklorico. E questo nonostante in passato, all'epoca del vinile, grazie al lavoro di benemeriti 
studiosi come Diego Carpitella o Roberto Leydi, si siano realizzate alcune valorose iniziative 
discografiche (Dischi del sole, Cetra, Albatros, ecc.). Più attiva è invece in Italia una 
produzione discografica di musica pop e d'autore che si richiama alle tradizioni e al folklore 
Mediterraneo, fuse di volta in volta a sonorità e idiomi di varia provenienza (Africa, jazz, 
Medio oriente, India ecc.) e riconducibile a ciò che sul mercato internazionale viene 
classificato come "world-fusion" o "global pop" o semplicemente "world". In questo settore 
spicca la CNI (Compagnia Nuove Indye), che produce e distribuisce un nutrito catalogo 
discografico di artisti e gruppi in gran parte italiani (Almamegretta, Agricantus, Daniele Sepe, 
ecc.). 
 



 33

Quanto alle majors, trattandosi di gruppi cui fanno capo numerose etichette, tutte quante 
hanno le loro directories di world, ethnic, global, roots, ecc., nelle quali a progetti ad alto 
costo e destinati a un largo consumo, si affiancano titoli preziosi o rari, antologie storiche, 
progetti realizzati in economia, riedizioni di dischi pubblicati da etichette a diffusione locale. 
Così come non mancano interessanti produzioni di world beat di carattere sperimentale, 
affidate ad artisti di valore e destinate a una diffusione limitata, per un ristretto pubblico di 
appassionati. 
 
A ben vedere il dato saliente che caratterizza la discografia recente delle musiche del mondo è 
proprio la forte promiscuità dei cataloghi. Real World, ad esempio, l'etichetta fondata da 
Peter Gabriel nel 1989 che incarna il ruolo di alfiere della world music, ha un catalogo con più 
di cento titoli fra i quali si trova di tutto, dal folklore, ai grandi interpreti della musica colta 
extraeuropea, alla musica devozionale sufi, alla fusion e al world beat più elettrico e 
cosmopolita. Real World - che fa parte del gruppo Virgin, il quale a sua volta fa parte della 
EMI - è un'etichetta dotata di cospicui mezzi finanziari e tecnologici e possiede i propri studi 
dotati delle tecnologie più avanzate. I dischi vengono quindi registrati in Gran Bretagna, negli 
studi della compagnia e risultano, pur nella diversità dei generi che di volta in volta vengono 
prodotti, accomunati da un maquillage sonoro molto raffinato che smussa le asperità, e 
avvolge tutto in un sound confortevole, blandamente riverberato (non però in modo così 
pronunciato come accade nei dischi della ECM, la celebre casa discografica tedesca il cui 
proverbiale uso del riverbero è divenuto una cifra distintiva). 
 
Unitamente alla veste grafica inconfondibile, il sound Real World funge da griffe stilistica, 
come una firma che in modo discreto ma perentorio appone alla musica - qualsiasi musica - il 
proprio marchio di fabbrica. Con Real World ci troviamo effettivamente di fronte a una sorta 
di esotismo tecnologico che tende a rendere qualsiasi genere di gradevole e appetibile al 
palato occidentale. Nusrat Fateh Ali Khan, pakistano, recentemente scomparso, straordinario 
interprete di qawwali (un genere di canto devozionale tipico del sufismo pakistano), è sempre 
stato l'artista di punta della casa che gli ha dedicato diversi album. Il confronto fra due 
registrazioni di Nusrat, una di Real World e una della JVC (poi ripubblicata da Real Network) 
è molto eloquente. 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTI 
A-14 Nusrat Fateh Ali Khan Mustt Mustt 
A-15 Nusrat Fateh Ali Khan Haqq Ali Ali 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
Pubblicato su etichetta Real World, Mustt Mustt (A-14) è un tipico esempio di world music: 
una canzone composta da Nusrat, arrangiata con sonorità elettriche del pop occidentale ed 
eseguita da un gruppo misto, formato da musicisti occidentali e asiatici. Haqq Ali Ali (A-15) è 
invece un canto devozionale qawwali, eseguito secondo una diffusa tradizione locale. Ma al 
di là di questi aspetti, ciò che risalta maggiormente dal confronto fra le due incisioni è forse 
l'impatto della voce: nel brano Real World il canto di Nusrat è più elegante, ammorbidito, 
quasi lirico, a fronte dell'energia prorompente, del carattere arroventato, "primario" per così 
dire, che si coglie in Haqq Ali Ali. Non che in Mustt Mustt questo carattere non si manifesti, al 
contrario. Tuttavia quando il volume e la violenza della vocalità aumentano, la voce viene 
allontanata nel riverbero, ammorbidita, liricizzata, resa meno aggressiva e lacerante. 
Nonostante ciò, in Mustt Mustt la prepotente e autentica cifra stilistica del qawwali non viene 



 34

affatto rimossa, ma risalta e viene valorizzata non meno che in Haqq Ali Ali, seppure nel 
contesto di un sound tecnologico molto più levigato. 
 
 
I. 18 Il sufismo e la musica 
 
A questo punto, data la sua straordinaria rilevanza in campo musicale, è opportuno fare un 
breve excursus dedicato alla tradizione religiosa del sufismo che dall'India, al vicino Oriente, 
alle propaggini dell'Africa Nera costituisce un fenomeno estremamente ramificato e 
multiforme, la cui influenza si registra non solo nel mondo islamico, ma si estende anche ad 
altre religioni, l'Ebraismo, il Cristianesimo, l'animismo di comunità nomadi o africane. Il 
sufismo (parola che alcuni suggeriscono derivare dalla parola araba sûf, "lana grezza", di cui 
vestivano i primi seguaci di Maometto che diedero origine a questo movimento spirituale) si 
sviluppa in stretta continguità con l'Islam, come movimento organizzato in confraternite di 
dervisci (darwish = povero che vive di elemosina). Ogni confraternita, secondo una propria 
regola o "via" (tariqa = via, confraternita), pratica il misticismo contemplativo (tasawwuf) e 
l'ascesi individuale con l'obiettivo di raggiungere la conoscenza e la comunione mistica con la 
realtà divina. 
 
Premesso che la datazione e i luoghi di origine del movimento sono sempre stati oggetto di 
discussione, il sufismo si manifesta concretamente a partire dal IX secolo, estendendosi dalla 
Persia e dall'Iraq in gran parte dei territori islamici, ma radicandosi in particolare in Turchia 
ad opera di uno dei più grandi poeti e mistici dell'Islam, Jalâl ad-Dîn Rûmî (XIII sec.), 
conosciuto anche come Mevlana in quanto fondò a Konya in Turchia la confraternita dei 
Mevlevi (in arabo: Mawlawi), una delle più diffuse e influenti confraternite sufi presente 
anche in altre regioni come Siria ed Egitto. Fra i capostipiti del sufismo sono da ricordare 
almeno al-Ghazâlî (XI sec.) e Ibn al-'Arabî (XII sec.) i quali figurano anche fra i massimi 
pensatori dell'Islam.  
Aspetto essenziale del sufismo è il considerare la musica e la danza sacra (sema) come veicoli 
assolutamente privilegiati per raggiungere la rivelazione e la comunione con Dio. Momento 
chiave è il concerto spirituale, il sama (letteralmente: ascolto, audizione), nel quale si 
concretizza un atteggiamento di profonda interiorizzazione della musica e della danza che ad 
essa si collega. Protraendosi per ore e ore il sama sfocia nel manifestarsi della presenza divina 
(hadra) e di conseguenza all'estasi (wajd). Particolarmente suggestiva e conosciuta anche in 
Occidente è la danza roteante praticata dai dervisci Mevlevi, ma ogni confraternita pratica la 
danza collettiva secondo modalità magari meno stilizzate ma non meno coinvolgenti. Nel 
quadro del sama si svolge la celebrazione collettiva del dhikr (letteralmente: ricordo, 
rimembranza) la grande preghiera tipica del sufismo nella quale si evoca la presenza divina 
attraverso una lunga serie di canti di lode e di invocazione ad Allah. 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTI 
A-09  Tasawuf Musikisi  Têkbir segâh 
A-10  Ercan Irmak  Tekbir Taleal Bedru  
A-11  Ahl-E Haqq Dervishes  Zikr Hymn  
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
Il canto qawwali di Nusrat Fateh Ali Khan (cfr. A-15) è un tipico momento del sama così 
come viene praticato in Pakistan. Gli esempi A-09 e A-10 propongono invece l'ascolto di uno 
dei momenti musicali previsti nel dhikr (zikr in lingua turca): il takbir (in turco tekbir, 



 35

letteralmente: "esaltazione"), ossia un canto nel quale vengono ripetute continuamente le 
parole "Allahu akbar" (Allah è grande). Questi due esempi sono entrambi di provenienza 
turca e sono basati sulla medesima antica melodia tradizionale. Il primo proviene da una 
cassetta prodotta in Germania - dove c'è la più grossa comunità turca in Europa - e reperibile 
in Turchia alla fine degli anni '80. Il secondo è tratto da un cd più recente, di produzione 
turca. Si noti come la seconda registrazione sia caratterizzata da una maggiore "enfasi" sonora 
(riverbero, percussioni, gong) che conferisce una maggiore "spettacolarità" alla musica e al 
canto. Si tratta di aspetti che fanno pensare a qualche intervento di "postproduzione" (in 
studio) al fine di aggiungere un certo "fascino" uditivo a una registrazione destinata a un 
pubblico diverso e più variegato (appassionati di world music ad esempio). Il sound della 
cassetta, destinata invece primariamente ad ascoltatori di religione islamica, appare molto più 
asciutto e spoglio (si tratta però solo di osservazioni che, per quanto plausibili, andrebbero 
verificate). 
Un altro esempio piuttosto eloquente del carattere estatico e ripetitivo che la musica del sama 
viene ad assumere nel corso del dhikr lo si può ascoltare in un frammento di alcuni minuti (A-
11) registrato sul campo a Jeyhunabad (Kurdistan iraniano), nel corso di una cerimonia della 
confraternita Ahl-E Haqq (lett: "uomini della verità"), una confraternita che è in stretta 
relazione con i dervisci turchi. 
 
 
I. 19 Il Mediterraneo. Una ricognizione musicale 
 
La nostra indagine sulle musiche di tradizione orale in relazione allo sviluppo dei mezzi di 
comunicazione di massa e dell'industria discografica è dichiaratamente incentrata su una 
precisa area geografica e culturale: il Mediterraneo. Una ricognizione su scala globale sarebbe 
stato improponibile per la sua vastità, ciononostante, per quanto limitata a un'area circoscritta, 
la nostra indagine si trova di fronte a una quantità di tradizioni musicali e di processi 
trasformativi che è impossibile affrontare singolarmente in modo approfondito. L'esame 
quindi si concentrerà principalmente (II modulo) sulla musica araba ed egiziana in particolare, 
limitandosi, a conclusione di questo I modulo, a rapidi accenni alle restanti aree musicali. 
 
Il Mare Mediterraneo è un'entità geografica ben definita. Al tempo stesso però, da un punto di 
vista storico, culturale ed antropico, esso è  anche un luogo dell'immaginario dai confini 
estremamente sfuggenti e mutevoli. Attorno al Mediterraneo, fin dall'Antichità, è fiorita una 
vera e propria mitografia che, in anni recenti - di pari passo con il sempre maggior rilievo 
sociale e politico dei fenomeni multiculturali e multietnici - è tornata prepotentemente alla 
ribalta, al punto che espressioni quali "culture mediterranee", "musiche del Mediterraneo", 
ecc. rappresentano oggi un tema addirittura inflazionato, una locuzione stereotipata che 
ricorre con fin troppa frequenza nel dibattito culturale oppure nella progettazione di eventi 
artistici, letterari, musicali ecc. 
Per un verso è pressoché impossibile tracciare dei confini precisi entro i quali racchiudere le 
regioni, le culture, le musiche mediterranee le quali, man mano ci si allontana verso l'interno 
dei territori che si affacciano sul mare, progressivamente e senza soluzione di continuità si 
mescolano e si saldano con realtà e tradizioni prettamente continentali (si pensi alle regioni 
balcaniche, al Medio Oriente o al Nord Africa, ma anche a regioni come la Spagna o l'Italia). 
 
Non di meno esistono tratti culturali diffusi che permettono di ricondurre a una identità 
comune le innumerevoli diversità che coabitano in questa vasta area. Di fatto il Mediterraneo 
vive da sempre la contraddizione di essere al tempo stesso fattore di unione e di divisione 
(spesso anzi di conflitto) fra culture e nazioni fortemente apparentate etnicamente ma che non 



 36

di rado si affrontano in conflitti ricorrenti determinati da opposti interessi economici o di altra 
natura. 
 
Se ci riferiamo al piano più specificamente musicale, alle regioni del Mediterraneo si 
potrebbero in buona sostanza applicare sia le già citate considerazioni di Bela Bartók sulla 
musica dell'Europa orientale, sia la nozione di traveling cultures che già abbiamo esaminata 
in precedenza. Questo in ragione delle ricorrenti e molteplici interazioni e fusioni di tratti 
culturali e linguistici che verosimilmente da millenni si svolgono attorno alle coste di questo 
mare, attraverso migrazioni, sradicamenti, nuovi stanziamenti e nuove acculturazioni. Di fatto 
la diaspora, la migrazione, la riaggregazione sono fenomeni costantemente operanti e di 
assoluto rilievo nella storia di questa area geografica. 
 
Inutile o quasi sottolineare come il fenomeno della world music, oppure il concetto ancor più 
inflazionato, generico (e potremmo aggiungere "ottuso") di "contaminazione fra culture", 
abbiano trasformato la "mediterraneità" in una etichetta musicale facilmente spendibile - non 
di rado un alibi di comodo - col quale dare una patina di radici tradizionali a ciò che non di 
rado è una pop music scaturita dal disinvolto assemblaggio di elementi musicali eterogenei, la 
quale sembra rispondere più alla logica del pittoresco, dell'esotismo o del folklorismo che a 
una reale ricerca di identità comuni. 
Si ascoltino a questo proposito alcuni esempi online dal catalogo dell'etichetta italiana 
Compagnia Nuove Indye [http://www.cnimusic.it/ascolti.htm], ad es. gruppi quali Agricantus, 
Novalia, Nidi d'Arac, ecc. che, in vario modo, enfatizzano fortemente un'idea sonora del 
Mediterraneo come un mix multicolore di sonorità e vocalità le più disparate. 
 
Storici ed etnomusicologi non hanno ancora cessato di interrogarsi circa l'esistenza di una o 
più matrici originarie e comuni alle numerose culture musicali fiorite sulle rive del 
Mediterraneo a partire dall'antichità (Egitto, Mesopotamia, Ebrei, antichi Greci, Cristiani, 
Arabi, ecc.). Di fatto ancora oggi fra queste diverse culture e tradizioni musicali sono 
riscontrabili svariate possibili parentele (sistema modale, strumenti, forme musicali, prassi 
esecutive, ecc.) disseminate in tutto il bacino indoeuropeo, dalle Isole britanniche al Caucaso, 
alla Persia, al subcontinente indiano. La tesi che la musica degli antichi greci abbia avuto un 
ruolo essenziale come momento di coagulazione di tratti culturali e linguistici irradiatisi poi in 
lungo e in largo trova ampi consensi, ma non unanimi. 
 
Pur nella forte diversificazione che si riscontra, è tuttavia possibile individuare un certo 
numero di tratti comuni e caratteristici che ricorrono largamente nelle varie tradizioni locali 
dell'area mediterranea. Per una rapida carrellata di alcuni di questi tratti si può fare 
riferimento al testo di Paolo Scarnecchia che offre un succinto ma esauriente repertorio dei 
vari aspetti. Fra essi ci limitiano a sottolinearne alcuni particolarmente significativi ai nostri 
fini: 
 
A) tradizioni musicali di carattere prettamente orale. 
Fatta eccezione per la tradizione colta europea (e per le musiche popular che ne adottano il 
sistema musicale e armonico), la tradizione orale è un dato comune delle diverse culture 
musicali mediterranee, sia folkloriche, sia colte. Nel corso del XX secolo, sia per effetto delle 
ricerche degli etnomusicologi, sia per i continui contatti e collaborazioni fra musicisti 
tradizionali e musicisti di formazione colta, sia infine per ragioni di comunicazione e di 
commercializzazione, molte di queste musiche sono approdate anche a una forma scritta (il 
fenomeno è particolarmente rilevante nel caso della musica araba). Si tratta tuttavia di un 
fenomeno circoscritto che non è penetrato in modo capillare e non sembra aver modificato in  



 37

modo sostanziale la prassi tramandata. Tutto diverso, come già sappiamo, è invece l'impatto 
determinato dalla musica riprodotta. 
 
B) carattere prevalentemente melodico/monodico ( = solistico) oppure eterofonico, molto più 
raramente polifonico. 
E' l'aspetto che più differenzia le musiche tradizionali dalla musica colta occidentale, la quale 
da un millennio a questa parte, attraverso stadi successivi, ha invece sviluppato una pratica 
compositiva fondata sull'arte del trattare un insieme a più voci (polifonia, contrappunto, 
armonia). Tuttavia nel Mediterraneo, nell'ambito delle musiche di tradizione orale, si 
incontrano le cosiddette "isole polifoniche", ossia aree circoscritte nelle quali si tramanda una 
pratica a più voci da realizzare estemporaneamente secondo regole e formule convenzionali 
(ad es. Sardegna, Corsica, Albania, Liguria, ecc.). 
La cosiddetta eterofonia si riscontra laddove sono impegnati più strumenti o voci che 
effettuando variazioni o improvvisazioni simultanee, si muovono su un comune formulario 
melodico, ma si differenziano fra loro dando origine allo stratificarsi di due o più voci il cui 
profilo melodico non è coincidente, ma si svolge come un dialogo sovrapposto, oppure 
un'eco, in cui le varie voci - fra le quali una ha di solito la funzione di guida - si sostengono, 
interagiscono, si imitano reciprocamente in un interplay serrato e stimolante. 
 
C) sistemi musicali di impianto modale (basati cioè su "modi"). 
In musica il sistema modale è il risultato di una tradizione sostanzialmente formulaica. La 
musica dell'area mediterranea è caratterizzata dall'utilizzo di numerosi modi, per lo più di 
sette note, la cui origine può farsi risalire, almeno in parte, all'antico sistema musicale dei 
Greci.  
 
Si tenga presente che la musica occidentale, in parallelo con l'affermarsi nell'ambito della 
musica colta del moderno sistema tonale e temperato, ha progressivamente ridotto il numero 
dei modi a due: modo maggiore e modo minore. Tuttavia nelle musiche di tradizione orale un 
modo non può essere considerato sinonimo di scala (ossia una successione di note disposte 
secondo precisi intervalli - ad es.: do-re-mi-fa-sol-la-si-do).  Un modo porta con sé anche un 
"carattere", una cifra espressiva che per essere resa appieno richiede di "pronunciare", di 
utilizzare quella scala in modo appropriato da un punto di vista melodico e dello stile. In altre 
parole la scala è un "materiale", mentre un modo si porta dietro un insieme di formule, di 
convenzioni stilistiche che l'interprete deve saper padroneggiare per dare prova della sua 
abilità e sensibilità nell'arte della variazione e dell'improvvisazione. 
 
Il sistema modale più elaborato e raffinato è quello della musica araba, fondato sui maqamat 
(singolare: maqam), decine e decine di modi raggruppati in famiglie (rast, bayati, hijaz, saba, 
huzam, ecc.), molti dei quali comprendono anche intervalli diversi da quelli in uso in 
Occidente. 
Diffuso in vastissime aree del bacino mediterraneo, il sistema musicale arabo è a fondamento 
anche della tradizione turca del makam, ha stretti legami di parentela con il sistema musicale 
persiano basato sul dastgah, con la musica dell'Azerbaigian (mugam) e di altre regioni 
caucasiche. Cospicue influenze turche e arabe sono presenti inoltre nella musica tradizionale 
greca e dei Balcani, nelle musiche liturgiche cristiane del Medio oriente (rito siriaco, 
maronita, copto, armeno ecc.); mentre diverse affinità si possono riscontrare  anche con i 
modi della musica ebraica. 
 
 



 38

[ NB: il paragrafo che segue, fino al segno [§] non è indispensabile per il I modulo, in 
quanto si riferisce alla materia trattata nel II modulo ] 
 
Particolarmente caratteristici del maqam sono gli intervalli cosiddetti di "seconda neutra" (o 
"media", già presenti nell'antica musica greca, ma scomparsi ormai da secoli nella musica 
occidentale) e corrispondenti, all'incirca, rispettivamente a 3/4 di tono della scala temperata 
occidentale. 
 
Poiché all'orecchio occidentale gli intervalli neutri sono i principali responsabili 
dell'inconfondibile "colore esotico" della musica araba e, al tempo stesso, la delicata 
determinazione di questi intervalli costituisce uno degli aspetti più autentici e sentiti 
dell'identità musicale araba (un'identità, come vedremo, che per altro resta piuttosto difficile 
da definire), può valere la pena a questo punto inserire un breve excursus "tecnico" che 
consenta anche a chi non ha specifiche conoscenze musicali di farsi un'idea per sommi capi di 
questo dettaglio musicale 
 
Se ci rappresentiamo la scala diatonica occidentale sulla tastiera di un pianoforte (fig. 1), è 
forse più semplice capire la natura di questi intervalli. La tastiera del pianoforte presenta 
un'alternanza di tasti bianchi e neri che si ripete regolarmente ogni otto tasti bianchi (la 
cosiddetta "ottava": le sette note della scala, a partire dal do, si susseguono fino al si, dopo di 
che, arrivati al do successivo, si ricomincia con una nuova sequenza identica). 
In mezzo ci sono però cinque tasti neri, il che porta il numero delle note comprese fra il do e il 
do successivo a un totale di dodici. Nella nostra figura indichiamo i tasti neri con il segno # 
(diesis), ma avremmo anche potuto indicarli col segno b (bemolle). Il tasto nero 
immediatamente a destra del do si indica come do#, quello a destra del re come re#, e così 
via. Di fatto, nell'accordatura secondo il moderno "sistema temperato" (introdotto in Europa 
all'epoca di J. S. Bach, all'inizio del XVIII secolo), l'ottava è stata divisa in dodici parti uguali. 
Questo significa che i suoni emessi da tasti adiacenti sono in rapporto costante fra loro, 
producono cioè un intervallo di "semitono" (detto anche di "seconda minore") che corrisponde 
a 1/12 dell'ottava. Ad esempio l'intervallo do#/re corrisponde a un semitono (2a minore), così 
come l'intervallo mi/fa, ecc. La somma di due semitoni forma un intervallo di tono intero 
(detto anche di "2a maggiore"). Do/re; fa#/sol #; la/si, ecc. sono tutti intervalli di 2a 
maggiore. Sommando questi due piccoli intervalli si costruiscono poi gli intervalli più ampi, 
di 3a, 4a , 5a ecc. Per esempio l'intervallo di 3a minore (ad es. re/fa) è formato da 2a min+2a 
magg, ed è pari a 1 tono e ½. Invece l'intervallo di 3a maggiore (ad es. fa/la) equivale aalla 
somma di 2 toni interi 
 

Fig. 1 
 

 



 39

Gli intervalli cosiddetti "neutri" della musica araba (come accadeva presso gli antichi Greci e 
verosimilmente anche in Europa fino al Medioevo) dividono invece la scala in modo tutto 
diverso Di solito, con una buona dose di approssimazione, si dice che nella musica araba 
l'ottava viene divisa anziché in 12 parti (semitoni), in 24 parti (quarti di tono). Partendo ad es. 
dal do della nostra tastiera, l'intervallo di 2a neutra (pari a 3/4 di tono) - come si vede nella fig 
2 - corrisponderebbe a una nota che dovrebbe stare a metà fra do# e re (nella terminologia 
tecnica occidentale lo si definirebbe "re semi-bemolle"). Si noti che due intervalli consecutivi 
di 2a neutra formano un intervallo di 3a minore: 3/4 + 3/4 = un tono e ½. 
 

Fig. 2 
 

 
 

 
Nella fig. 3 sono messi a confronto il primo tetracordo (ossia le prime 4 note) del modo 
maggiore, del modo minore e del maqam rast.  
 

Fig. 3 
 

 
 
Come si vede, la terza nota (sikah) del maqam rast divide all'incirca a metà il semitono 
compreso fra mib e mi. Anche se non è possibile generalizzare il fenomeno, resta il fatto che 
in seno alla musica araba la produzione discografica nel corso del XX secolo ha favorito una 
relativa attenuazione o talvolta l'eliminazione di questi intervalli neutri. Si può dire che nella 
musica pop di questi anni, la presenza o l'assenza di queste sottigliezze di intonazione - in 
quanto "marchio" inconfondibilmente arabo - costituisce il segnale abbastanza esplicito da 
parte di un artista della volontà di sottolineare o meno il proprio legame con la tradizione. 
 

_____________________________  [§]  _____________________________ 



 40

D) profilo melodico finemente elaborato anche virtuosisticamente con inflessioni microtonali, 
abbellimenti e melismi. 
Questa estrema sottigliezza dell'intonazione "microtonale" della musica araba è connessa al 
suo carattere essenzialmente melodico/eterofonico, che assegna alla dimensione melodica un 
ruolo chiave nel discorso musicale. La civiltà musicale araba ha accumulato una 
ultramillenaria tradizione interpretativa che, sia in campo vocale, sia strumentale, pone 
un'attenzione del tutto particolare alle minime sfumature del disegno melodico, con una 
sensibilità spiccata per le più sottili inflessioni e modulazioni della voce o dello strumento 
(una sensibilità che nella musica colta europea è andata in gran parte perduta, soppiantata dal 
suo opposto, ossia dalla ricerca di un'intonazione quanto più possibile stabile e definita per 
consentire una buona condotta polifonica e armonica). A seguito dell'introduzione della 
scrittura, la musica colta europea ha sviluppato una concezione della melodia che potremmo 
definire di tipo "digitale" (una successione di entità discrete corrispondenti alle note sul 
pentagramma), in contrapposizione alla natura "analogica" propria delle musiche di tradizione 
orale, per le quali la melodia è una curva da modellare finemente in tutte le sue sfumature. 
Questa tendenza a delineare, sia nella musica vocale sia in quella strumentale, un profilo 
melodico dall'intonazione continuamente mutevole, particolarmente ricco di inflessioni e di 
modulazioni microtonali - dal flamenco, alla vocalità dell'Italia meridionale, alla cantillazione 
del Corano, ecc. - è comune alla quasi totalità delle musiche di tradizione orale e non solo del 
Mediterraneo). 
 
E) vocalità fortemente pronunciata, dal un timbro spesso aspro, forzato, penetrante 
("ipervocalità"), e ricca di tratti idiomatici prodotti con tecniche particolari che richiedono 
+spesso una notevole padronanza e un lungo apprendistato. 
I diversi caratteri della vocalità rappresentano un fenomeno di straordinaria ricchezza e 
complessità e costituiscono uno degli elementi principali nella definizione di una certa 
identità culturale. Per questo lo studio della vocalità e delle diverse modalità di emissione 
della voce sono uno dei terreni di studio più importanti dell'etnomusicologia. 
 
Alan Lomax è lo studioso che forse più di tutti ha approfondito questo tipo di ricerca, 
sforzandosi di indagare le connessioni e la possibile interdipendenza fra contesto culturale e 
carattere vocale. Lomax ha elaborato un metodo di classificazione e misurazione dei diversi 
tratti o parametri (Lomax ne ha individuato ben 37) che concorrono a determinare un 
determinato stile di musica vocale. Le sue ricerche sull'argomento sono raccolte nel volume 
Folk Song Style and Culture, American Association for the Advancement of Science, 
Washington, D.C., 1968. Le caratteristiche dell'emissione vocale in seno alle varie tradizioni e 
culture, costituiscono dei criteri importanti non solo per l'apprezzamento e la valutazione 
estetica della bravura di un interprete, ma anche per la definizione della natura e del 
significato di un brano vocale. L'asprezza dell'emissione, ad esempio, un certo timbro roco o 
lacerante, sottoposto a un sapiente controllo e indirizzato a fini espressivi, è un valore molto 
apprezzato tanto nel flamenco (la cosiddetta voz affillá), quanto nella musica araba dove viene 
indicata col termine bahha. Sempre nella musica araba un tratto stilistico particolarmente 
significativo è la ghunna, un certo modo di "nasalizzare" il suono che, specificamente 
richiesto nella recitazione coranica in relazione a certe sillabe, viene applicato anche nella 
musica vocale tout court, suscitando precise associazioni di idee e risposte emotive (si 
possono ascoltare notevoli esempi di ghunna negli esempi da C-01 a C-06). 
 
F) prassi e forme musicali che lasciano largo spazio all'improvvisazione e a scelte 
estemporanee dettate dalla performance, ossia pensate per adattarsi al rapporto fra esecutore e 
pubblico, e quindi modulabili e adattabili in un reciproco scambio interattivo. 



 41

L'interazione col pubblico, gli interventi ritmici o corali degli astanti, le esortazioni spontanee 
o governate da regole precise, la possibilità di ripetere gli episodi più apprezzati, la possibilità 
di allungare o accorciare un brano o un episodio a seconda dell'opportunità, la natura stessa 
dell'improvvisazione, e soprattutto la temperatura emotiva della performance, sono tutti 
elementi che trovano modo di realizzarsi con una inesauribile varietà di opzioni, grazie al 
fatto che la musica non è confinata nella rigida stesura precostituita della pagina scritta. E' in 
questo ambito che si collocano concetti decisivi e affini come il duende (letteralmente: 
demone) nel flamenco o, nella musica araba, il tarab, termine intraducibile che sta a metà fra 
sortilegio, incanto, felicità, appagamento, estasi. 
 
Molto interessante a questo proposito è uno scritto che Federico García Lorca ha dedicato al 
duende. Ne riportiamo alcuni passi particolarmente suggestivi nei quali si coglie il nucleo di 
questo potere inesplicabile che l'interprete esercita sul pubblico: 
 

[...] Estos sonidos negros son el misterio, las raíces que se clavan en el limo que todos 
conocemos, que todos ignoramos, pero de donde nos llega lo que es sustancial en el arte. 
Sonidos negros dijo el hombre popular de España y coincidió con Goethe, que hace la 
definición del duende al hablar de Paganini, diciendo: "Poder misterioso que todos sienten y que 
ningún filósofo explica."  
Así, pues, el duende es un poder y no un obrar, es un luchar y no un pensar. Yo he oído decir a 
un viejo maestro guitarrista: "El duende no está en la garganta; el duende sube por dentro desde 
la planta de los pies." Es decir, no es cuestión de facultad, sino de verdadero estilo vivo; es 
decir, de sangre; es decir, de viejísima cultura, de creación en acto.  
Este "poder misterioso que todos sienten y que ningún filósofo explica" es, en suma, el espíritu 
de la tierra, el mismo duende que abrasó el corazón de Nietzsche, que lo buscaba en sus formas 
exteriores sobre el puente Rialto o en la música de Bizet, sin encontrarlo y sin saber que el 
duende que él perseguía había saltado de los misteriosos griegos a las bailarinas de Cádiz o al 
dionisíaco grito degollado de la siguiriya de Silverio. [...] 
Una vez, la "cantaora" andaluza Pastora Pavón, La Niña de los Peines, sombrío genio hispánico, 
equivalente en capacidad de fantasía a Goya o a Rafael el Gallo, cantaba en una tabernilla de 
Cádiz. Jugaba con su voz de sombra, con su voz de estaño fundido, con su voz cubierta de 
musgo, y se la enredaba en cabellera o la mojaba en manzanilla o la perdía por unos jarales 
oscuros y lejanísimos. Pero nada; era inútil. Los oyentes permanecían callados. [...] 
Entonces La Niña de los Peines se levantó como una loca, tronchada igual que una llorona 
medieval, y se bebió de un trago un gran vaso de cazalla como fuego, y se sentó a cantar sin 
voz, sin aliento, sin matices, con la garganta abrasada, pero... con duende. Había logrado matar 
todo el andamiaje de la canción para dejar paso a un duende furioso y abrasador, amigo de los 
vientos cargados de arena, que hacía que los oyentes se rasgaran los trajes casi con el mismo 
ritmo con que se los rompen los negros antillanos del rito lucumí, apelotonados ante la imagen 
de Santa Bárbara.  
La Niña de los Peines tuvo que desgarrar su voz porque sabía que la estaba oyendo gente 
exquisita que no pedía formas, sino tuétano de formas, música pura con el cuerpo sucinto para 
poderse mantener en el aire. Se tuvo que empobrecer de facultades y de seguridades; es decir, 
tuvo que alejar a su musa y quedarse desamparada, que su duende viniera y se dignara luchar a 
brazo partido. ¡Y cómo cantó! Su voz ya no jugaba, su voz era un chorro de sangre digna para 
su dolor y su sinceridad, y se abría como una mano de diez dedos por los pies clavados, pero 
llenos de borrasca, de un Cristo de Juan de Juni.  
[F. García Lorca, Juego y Teoria del Duende (1933)] 
 

[Tratto da: http://www.ilbolerodiravel.org/letteraturaspagnola/garcialorca/duende_sp.htm] 
 



 42

Oltre ai tratti idiomatici e alle prassi esecutive, un altro criterio fondamentale di 
classificazione delle musiche tradizionali in senso lato, è quello della funzione che esse sono 
chiamate a svolgere (cfr. Scarnecchia: 29ss). Funzioni comuni, riscontrabili in quasi tutte le 
culture tradizionali, sono ad esempio quelle proprie della musica e dei canti 
religiosi/devozionali, la poesia epica, i canti di lavoro, la musica per la danza, per le feste ecc. 
Particolare rilevanza, con una collocazione in parte trasversale alle varie funzioni suindicate, 
assumono le musiche legate a rituali che contemplano il raggiungimento della trance (o 
transe), nell'ambito di cerimonie religiose, di festa, oppure di guarigione. Dalle comunità 
gnawa del Marocco, al dhikr del sufismo, al tarantismo dell'Italia meridionale si tratta di 
tradizioni molto radicate, alcune delle quali oggi sono tuttavia a rischio di scomparsa. Per un 
rapido esame di questi aspetti si rimanda senz'altro al testo di Paolo Scarnecchia. 
Il testo di riferimento per quanto riguarda il fenomeno della trance in musica è quello di 
Gilbert Rouget, Musica e trance. I rapporti fra la musica e i fenomeni di possessione, 
Einaudi, Torino 1986. 
 
 
I. 20  Fra identità locale, diaspora e modernizzazione. 
 Tradizione e meticciato nella musica del Mediterraneo. 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTI 
A-06 Emil Zrihan  Kochav Tzedek (improvvisaz.: mawwal) 
A-07    "        "       "           "      (canzone) 
  [musica arabo-ebraico-sefardita] 
A-08 Budapester Klezmer Band  Skutchna [musica klezmer dell'Europa centrale: 

             tradizione ebraico-ashkenazita (yiddish)] 
B-08  Camarón de la Isla Cada véz que nos miramos 
  [flamenco] 
B-09  Radio Tarifa Rumba Argelina 
  [nuevo flamenco - world fusion] 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
Al di là dell'enfasi che non di rado accompagna termini quali diaspora o contaminazione, 
allorché si trattano (o si reclamizzano) musiche meticce, frutto dell'incontro e della 
compenetrazione fra culture diverse, oppure legate a popolazioni che vivono lontane dalla 
loro terra d'origine o, ancora, nomadi o sradicate dalla loro località originaria, fenomeni del 
genere sono quanto mai frequenti e operanti in molte delle tradizioni musicali che, nei secoli 
passati come in epoca moderna, si sono sviluppate nelle diverse regioni mediterranee. 
Potremmo anzi aggiungere che è proprio a queste tradizioni ibride che si devono molti dei 
contributi musicali più originali e affascinanti in questa area geografica. 
 
Musica ebreo-sefardita 

Se si parla di diaspora, il pensiero corre immediatamente agli ebrei, popolo la cui storia è 
segnata da una diaspora ultramillenaria. Nel loro spostamento verso Occidente, gli ebrei si 
sono distribuiti lungo due direttrici principali. La prima è quella degli ebrei sefarditi (in 
ebraico: Sefarad = Spagna) stanziatisi nella penisola iberica già nell'alto Medioevo e vissuti 
fianco a fianco degli Arabi fino alle soglie del Rinascimento, fino a quando cioè con la 
"reconquista" da parte dei sovrani cattolici, iniziarono persecuzioni ed espulsioni che 
colpirono soprattutto arabi ed ebrei. Gli ebrei subirono una sorte analoga a quella degli arabi, 
rifugiandosi anch'essi in gran parte nel Maghreb, e da lì spostandosi poi a Oriente, nel 



 43

Mashriq, in Turchia, nei Balcani, ecc. L'altra grande direttrice della diaspora è quella degli 
ebrei ashkenaziti (in ebraico: Ashkenaz = Germania), la cui lingua è lo yiddish (un mix di 
ebraico e tedesco), giunti dall'Europa Orientale e stanziatisi nelle regioni danubiane, in 
Russia, Polonia, Germania, ecc. 
 
La musica ebraica sefardita ha tradizioni ricchissime e molto antiche, tradizioni che 
attualmente sono oggetto di particolare interesse in quanto depositarie di veri e propri 
archetipi di ibridazioni interculturali. Emil Zrihan, ebreo marocchino, cantante dalle 
indiscutibili qualità interpretative e virtuosistiche è una delle figure di spicco di questo 
panorama musicale che, sull'onda della world music, gode attualmente di un particolare 
favore. Kochav Tzedek (A-06-07) è una canzone tradizionale sefardita che qui viene proposta 
in un connubio piuttosto usuale per questo genere di musica: un canto in lingua ebraica con 
una veste musicale e una sonorità prettamente arabe (inclusa l'introduzione improvvisata 
modellata su una forma poetica squisitamente araba quale il mawwal). Nelle scarne note 
illustrative del disco il testo è così riassunto: «Stella di Jupiter: una stella è nata, la sola di 
questa generazione. Bambino, egli incontrò il creatore è portò parole di pace e d'amore». 
 
Klezmer 

Sebbene non sia riconducibile all'area mediterranea (vedi a riguardo le osservazioni a p. 35), il 
klezmer, la musica popolare degli ebrei ashkenaziti, è una delle musiche meticce più originali 
e vitali, nella quale convivono influssi molteplici e che ci è sembrato opportuno inserire in 
questa piccola antologia. Diffusa anche oltre oceano (a seguito del montante antisemitismo 
che a cavallo fra XIX e XX secolo spinse molti ebrei della Mitteleuropa a migrare negli Usa) 
il klezmer va annoverato fra i fattori che hanno contribuito alla nascita del jazz. In Italia la 
musica klezmer è conosciuta soprattutto attraverso gli spettacoli di Moni Ovadia. Skutchna 
(A-08), l'esempio proposto è un brano tradizionale eseguito da un gruppo di klezmer 
ungherese fra i più rinomati. 
 
Flamenco 

Altra grande diaspora che ha per teatro il bacino indoeuropeo è quella del popolo rom, 
originario probabilmente del Rajahstan indiano e spostatosi via via verso Occidente, lungo 
rotte non molto dissimili da quelle degli ebrei. Profondamente ricettivi delle culture con le 
quali sono entrati in contatto, i rom dell'Europa centrale si tramandano una musica 
ampiamente compenetrata con il folklore balcanico e danubiano (musica tzigana). Qualcosa di 
analogo è accaduto per la musica degli zingari di Spagna, i gitanos, che assorbendo e facendo 
propri molti elementi preesistenti del folklore iberico e della musica araba, hanno dato vita a 
quel flamenco che è, da secoli ormai, un vero e proprio paradigma dell'esotismo e del 
pittoresco, soggetto a infinite imitazioni e adulterazioni, perennemente esposto al rischio del 
kitsch e dello stereotipo. 
 
Nel XX secolo, ad opera di musicisti gitani e di vari intellettuali spagnoli, fra i quali Federico 
García Lorca e il compositore Manuel de Falla, è iniziata una straordinaria opera di riscoperta 
e di rivitalizzazione delle radici autentiche del flamenco che oggi in Spagna conta schiere di 
studiosi e praticanti appassionati, è materia di insegnamento nelle Università e può contare su 
una schiera di interpreti di grande valore.  
 
Fra questi, unanimemente ammirato come interprete forse insuperato nella seconda metà del 
Novecento, segnato da una vita tormentata e morto nel 1992 a 42 anni per droga, è il cantaor 
José Monje Cruz, detto el Camarón de la Isla (camarón = gambero) per via della sua 



 44

carnagione chiara e dei capelli rossi che per un gitano sono tratti somatici decisamente 
inusuali. Genere squisitamente formulaico, basato su un repertorio di forme e ritmi (il 
cosiddetto compás) estremamente variegato e arduo da padroneggiare, il flamenco nasce 
come musica vocale animata da una profonda e insondabile carica di coinvolgimento emotivo 
(il duende = demone) riservata a una cerchia di gitani che vi partecipano collettivamente col 
battito delle mani e con movimenti di danza. I contenuti poetici del canto sono affidati a 
coplas (strofe) intrise di sofferenza, non di rado inclini al patetismo, ma pervase da un 
profondo orgoglio per la propria etnìa.  
 
Cada véz que nos miramos (B-08) è una soleá che si avvale dell'accompagnamento di uno dei 
chitarristi virtuosi più celebri del nostro tempo, Paco de Lucia, musicista che nell'ambito del 
flamenco è tanto osannato quanto osteggiato per le sue tendenze innovative e contaminatrici. 
Ne forniamo di seguito il testo. 
[tratto da: http://www.terra.es/personal5/camaronleyenda/pagina1.htm] 
 

Cada vez que nos miramos (soleá de la Serneta, 1970) 
(Antonio Fernández Díaz y Francisco Sánchez Gómez) 
 
Cada vez que nos miramos, 
yo no sé por qué será, 
se le pone a esta flamenquita 
la carita colorá. 
 
Que no me tienes cariño, 
me manejas a tu placer 
como si yo fuera un niño. 
 
Me senté sobre tu cama, 
lágrimas como garbanzos 
me caían por la cara. 
 
Por Dios Tomasa 
vente conmigo 
y no tengas guasa. 

 
E' opportuno sottolineare che il successo e la diffusione internazionale del flamenco sono 
legati per lo più ad aspetti tutto sommato esteriori e pittoreschi, stereotipi fra i quali 
primeggiano l'abbigliamento, la danza frenetica, la sensualità sfrontata pervasa di machismo. 
Musicalmente, al di fuori della Spagna il flamenco viene recepito per lo più attraverso generi 
ibridi che hanno legami piuttosto blandi con l'autentica tradizione locale o attraverso 
rappresentazioni spettacolari di musica e danza anche di alto livello, nelle quali però il 
linguaggio espressivo del flamenco appare fortemente stilizzato sia musicalmente sia 
coreograficamente. Di fatto, nonostante la popolarità internazionale di questa musica, la fama 
dei più grandi interpreti del flamenco odierno (Carmen Linares, Enrique Morente, Juan 
Habichuela, Aurora Vargas, Tomatito, el Agujeta, ecc.) resta in gran parte circoscritta in 
ambito nazionale. 
Come esempio della ricezione internazionale del flamenco si può citare il gruppo dei Gipsy 
Kings che vengono abitualmente associati a questo genere di musica nonostante la rumba 
catalana in versione pop che ha dato loro la notorietà abbia poco a che fare col flamenco. Più 
autentico e problematico è invece il legame col flamenco di quel vasto filone musicale che in 
Spagna va sotto il nome di nuevo flamenco (con gruppi quali Ketama o Pata Negra), oppure di 



 45

quei musicisti che hanno sperimentato la commistione tra flamenco e musica andaluso-
maghrebina, con esiti non di rado molto suggestivi, anche in ragione dell'antica parentela 
esistente fra questi due linguaggi. Dopo i saggi offerti tempo addietro da alcuni interpreti 
storici del flamenco, attualmente i principali artefici di questa fusione sono i musicisti del raï 
maghrebino (Khaled, Cheb Mami, ecc.) nel cui repertorio la convivenza tra flamenco e stilemi 
maghrebini è ormai un fatto acquisito. A costoro si può aggiungere il gruppo Radio Tarifa 
(Tarifa è una cittadina all’estremo sud della Spagna), formato in prevalenza da musicisti 
spagnoli, la cui musica persegue una programmatica fusione fra i due linguaggi. L'esempio 
proposto, Rumba argelina (B-09), è il loro brano di maggior successo nel quale il connubio è 
proposto in prospettiva spagnola: flauto di canna (tipo nay o gasba) e percussioni del 
Maghreb abbinate alla vocalità flamenca. Nel raï (ad. es.Cheb Mami - cfr. D-07) prevale 
invece la tendenza a combinare la vocalità araba con l'accompagnamento della chitarra 
flamenca. 
 
 
I. 21 La canzone urbana del Novecento 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTI 
B-10  Amalia Rodrigues Tudo isto é fado [fado - Portogallo] 
B-11  Cheikha Rimitti Nakhla  [raï - Algeria] 
B-12  Ferdy Taifur Yolun sonu  [arabesk - Turchia] 
B-13  Rósa Eskenázi I lachanádes  [rebetiko - Grecia] 
B-14  Umm Kulthūm . il-Ward Jamil  [ughniya - Egitto] 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
I brani elencati sono una sintetica antologia che ripercorre i luoghi e i generi descritti nel 
capitolo conclusivo del testo di Scarnecchia, dal quale riprendiamo anche il titolo di questo 
paragrafo. Le vicende che hanno dato origine a questi generi musicali, alcuni dei quali si 
identificano nella tradizione più importante, onorata e ancora ampiamente diffusa nella vita 
musicale delle singole nazioni, sono estremamente complesse e spesso difficili da ricostruire.  
 
Fado e rebetiko (così come il tango argentino) hanno in comune un'origine scaturita da 
circostanze affini, ossia dalla convivenza forzata di gruppi etnici di diversa provenienza e 
quindi dal mescolarsi di diverse tradizioni e stili musicali. Si tratta in entrambi i casi di generi 
musicali sorti in periferie urbane fortemente degradate, zone portuali, bidonvilles, quartieri 
fatiscenti trasformati in veri e propri ghetti dove si ammassano emigranti e profughi, costretti 
a vivere in condizioni drammatiche di povertà e di sovraffollamento. Dal disagio di questa 
condizione di sottoculture urbane, sradicate e degradate, ridotte ai margini della società civile 
e regolarmente esposte alla delinquenza e al malaffare, si sviluppa un genere di poesia 
popolare per musica che trae la propria linfa per un verso dal dramma quotidiano, vissuto 
sulla propria pelle e, per altro verso, fa tesoro dell'incontro forzato fra diversi idiomi musicali. 
Ed è precisamente da questa mescolanza inedita che scaturisce il carattere originale, ibrido 
(ma al tempo stesso portatore di una fortissima nuova identità) di queste musiche. 
 
Fado 

Le origini del fado (= fato) sono molto controverse, tuttavia è opinione abbastanza condivisa 
che esso giunga a maturazione verso la metà del XIX secolo, nei quartieri periferici di 
Lisbona, dominio di gangsters (fadistas) e prostitute, dove si ammassano schiavi neri 
emancipati, marinai disoccupati, profughi dal Brasile resosi indipendente nel 1822. Dalla 



 46

commistione di tradizioni popolari locali con i ritmi e le danze di origine brasiliana o africana 
(immancabilmente bollate come lascive), scaturisce questa musica che ha nella saudade (una 
malinconia confinante con la depressione) e in una visione fatalista della vita la sua cifra 
poetica essenziale. 
 
In Portogallo il fado è considerato in pratica la musica nazionale di cui Amalia Rodrigues è 
stata l'esponente forse più grande e amata. Tudo isto é fado (B-10) oltre ad essere stato uno 
dei grandi successi della Rodrigues è quasi un manifesto poetico, nel cui testo è sintetizzato 
l'amaro sentimento esistenziale del fado. 
 
Tudo isto é Fado (Anibal Nazaré - F. Carvalho) 
 

Perguntaste-me outro dia 
Se eu sabia o que era o fado 
Eu disse que não sabia 
Tu ficaste admirado 
Sem saber o que dizia 
Eu menti naquela hora 
E disse que não sabia 
Mas vou te dizer agora 
 
Almas vencidas 
Noites perdidas 
Sombras bizarras 
Na mouraria 
Canta um rufia 
Choram guitarras 
Amor, ciúme 
Cinzas e lume 
Dor e pecado 
Tudo isto existe 
Tudo isto é triste 
Tudo isto é fado 
 
Se queres ser o meu senhor 
E teres-me sempre a teu lado 
Não me fales só de amor 
Fala-me também do fado 
A canção que é meu castigo 
Só nasceu pra me perder 
O fado é tudo o que eu digo 
Mais o que eu não sei dizer. 
 
 

You asked me the other day  
If I knew what fado was.  
I said I didn't know,  
You said you were surprised.  
Without knowing what I said,  
I lied then,  
And said I didn't know.  
[But I want to tell you now] 
 
Vanquished souls,  
Lost nights,  
Strange shadows  
In the Moorish quarter.  
A whore sings,  
Guitars weep,  
[Love and jealousy] 
Ashes and fire,  
Pain and sin.  
All of this exists,  
All of this is sad,  
All of this is fado.  
 
If you want to be my man  
And always have me by your side,  
Don't speak to me oflove  
But tell me about fado.  
Fado is my sentence,  
I was born to be lost.  
Fado is everything I say,  
And everything I cannot say.  
 
(Translated by Caroline Shaw)  

 



 47

Rebetiko (anche: rembetiko, rembetika) 

Il rebetiko si sviluppa in Grecia, a seguito della sconfitta subita nella guerra del 1922 con la 
Turchia che fece improvvisamente affluire ad Atene e al Pireo un numero imprecisato di 
profughi (forse due milioni) che si trovarono a vivere in condizioni che si possono facilmente 
immaginare. In questi quartieri sovraffollati, nei caffé frequentati da fumatori di hashish, da 
prostitute e da una folla di piccoli delinquenti denominati rebetis (ribelli) o manga, nasce il 
rebetiko, frutto del processo di adattamento di una musica di impronta sostanzialmente turca a 
stili e forme popolari di matrice greca ed europea, influenze fra le quali si annovera anche la 
canzone napoletana. 
 
Per quanto relativamente poco noto al pubblico internazionale, il rebetiko costituisce ancora 
oggi il termine di riferimento obbligato per gran parte della musica greca odierna (da Mikis 
Theodorakis, a Yorgos Dalaras, alla nuova stella del pop greco Eleftheria Arvanitaki). 
Rósa Eskenázi, greca di origine ebrea, cresciuta a Istanbul e profuga poi ad Atene nel 1922, 
dopo la rovinosa sconfitta della Grecia nella guerra con la Turchia, è stata una delle interpreti 
più celebrate di questo genere. I lachanádes (B-13) è un brano del 1934 scritto da Vanghélis 
Papazoglou che ebbe all'epoca un eclatante successo. Il ritmo è quello tipico di una danza 
detta zeibekikos, costruito su un ritmo in nove tempi (5+4). 
Eccone il testo, tratto dalle note di copertina del cd (traduz. nostra dal francese) 
 

Laggiù al mercato dei limoni 
ci sono stati dei disordini: 
hanno arrestato due venditori ambulanti 
che giurano di essere innocenti. 
Li hanno messi ai ferri 
e li conducono in prigione. 
Se non si trova il loro bottino 
verranno massacrati di di botte. 
- Signor poliziotto, non mi picchiare, 
perché tu lo sai che è il nostro mestiere. 
E non domandarci il perché. 
Abbiamo rubato della verdura, 
abbiamo rubato delle ciabatte, 
e come al solito eccoci davanti alle porte della prigione. 

 
Ughniyya 

Quanto alla canzone egiziana del Novecento, l'ughniyya, essa rappresenta un fenomeno del 
tutto diverso, scaturito da un processo di modernizzazione e di industrializzazione dell'attività 
musicale attraverso il disco, la radio, ecc. che rinnova e insieme rafforza la tradizione locale. 
L'ughniyya si sviluppa all'interno di un tessuto sociale e politico che, per quanto tormentato, 
proprio in questo nuovo genere musicale rinsalda e accresce il proprio senso di coesione e di 
identità nazionale. Ughniyya ("canzone") è un termine assai generico cui corrisponde 
teoricamente una varietà di stili possibili, ma esso di fatto si identifica con le canzoni di Umm 
Kulthūm, l'interprete che non solo l'Egitto, ma l'intero mondo arabo considera come la più 
importante personalità musicale del XX secolo, l'espressione più autentica e illustre della 
propria moderna tradizione musicale. 
 
L'aspetto forse più straordinario di Umm Kulthūm (ciò che fa di essa un caso più unico che 
raro nel panorama musicale del XX secolo) è il fatto di coniugare nella sua figura di artista 
l'interprete ineguagliata della più nobile arte musicale e vocale e la star in assoluto più 



 48

popolare e osannata dal grande pubblico, creando un legame inscindibile fra tradizione e 
modernità. Nel vasto repertorio di Umm Kulthūm (nome che forniamo nella traslitterazione 
inglese di Virginia Danielson ma che viene trascritto con grafie molto diverse quali Omme 
Kolsoum, Oum Kalthoum ecc.) transita e insieme si annulla il confine fra musica d'arte e 
musica popular, fra classicità e attualità. 
 
Naturalmente l'ughniyya conta anche altri autorevoli autori e interpreti della musica e dello 
spettacolo egiziano novecenteschi, da un precursore come Sayyid Darwish, acclamato artefice 
del teatro musicale egiziano e scomparso poco più che trentenne nel 1923, ai compositori che 
collaborarono con Umm Kulthūm: Muhammad al-Qasabji, Zakariyya Ahmad, Riyad al-
Sunbati, fino a Muhammad Abd al-Wahhab, deciso fautore della modernizzazione e numero 
uno fra i compositori egiziani del XX secolo. Ci sono poi i cantanti, figure la cui memoria è 
ancora vivissima in Egitto e molti dei quali furono anche stelle del cinema: Farid al-Atrash, 
Asmahan, Layla Murad, 'Abd al-Halim Hafiz. In epoca più recente, alle soglie dell'esplosione 
di un pop arabo marcatamente occidentalizzato, il binomio classicità/popolarità illustrato da 
Umm Kulthūm, è stato raccolto autorevolmente da interpreti femminili della generazione 
successiva come la libanese Fairuz oppure Warda, cantante libanese-algerina nata in Francia 
ma egiziana di adozione. 
 
Il-Ward Jamil (B-14) è un'ughniyya composta nel 1947 da Zakariyya Ahmad in maqam 
huzam, su parole di Bayram al-Tunisi; appartiene cioè agli anni indicati come il "periodo 
d'oro"di Umm Kulthūm, costellato di creazioni che furono e sono ancor oggi popolarissime. 
Ne forniamo il testo in traduzione italiana  
[traduz. nostra dal francese, cfr: Samir Mégally, L'Égypte chantée. 2 - Oum Kalthoum, 
Mégally, Paris 1997] 
El-Ward gamil 
I fiori sono belli, ah quanto sono belli! E le loro foglie mirano alle nostre passioni 
Quando un amante li offre alla sua amata, è per esprimere che è impaziente di vederla 
Guarda i fiori e impara come essi parlano agli innamorati, guarda! 
I narcisi si dondolano a destra e a sinistra sui rami con fierezza mista a cordialità 
I loro petali dicono agli innamorati: «allontaniamoci dallo sguardo del geloso». 
Anima del mio spirito, chi respira il tuo profumo non ti dimenticherà mai. 
A ogni bella creatura, va il tuo augurio di incontrare un amore che lo aspetta. 
Guarda il bel gelsomino che ama sonnecchiare sui rami. 
Con molto affetto, le mani avvolgono i volti e i fiori decorano i seni. 
 
Arabesk 

Lo straordinario successo della canzone egiziana è sicuramente l'elemento che ha fatto da 
traino al sorgere di nuovi generi di musica leggera nei paesi del Medio Oriente, compresa la 
Turchia, dove nel secondo dopoguerra l'arabesk ha dominato la scena della musica di più 
largo consumo. Il genere fin dal nome dichiara la propria influenza araba e, tuttavia, 
rappresenta un fenomeno dal carattere profondamente diverso rispetto all'ughniyya. In questo 
caso si tratta di musica che indubbiamente ha goduto e gode di un larghissimo successo, 
circolando soprattutto attraverso il mercato delle musicassette e indirizzandosi soprattutto al 
pubblico di più modesto livello culturale con testi che narrano le vicende tristi della povera 
gente con toni spiccatamente inclini al patetismo. Al contrario della canzone egiziana, 
l'arabesk turco ha sofferto dell'ostracismo della cultura ufficiale e si è andato a collocare nelle 
posizioni basse nella gerarchia dei generi musicali. Giudicato come un fenomeno quasi 
esclusivamente commerciale e artisticamente inconsistente, esso non accenna tuttavia a 
perdere di popolarità. Ferdy Taifur di cui viene proposto un brano intitolato Yolun Sonu (B-



 49

12, tratto da una cassetta turca di produzione clandestina), è uno degli interpreti di arabesk 
più famosi. La fama di Taifur, analogamente ad altri popolarissimi interpreti di arabesk come 
Ibrahim Tatlises o Bülent Ersoy, per quanto grande in patria, non varca i confini nazionali, al 
contrario di quanto accade invece alle nuove star del pop locale quali Tarkan o Sezen Aksu. 
 
Raï 

Teniamo da ultimo il raï algerino, fenomeno relativamente recente e drammaticamente 
segnato da un destino tragico che ha visto morire per mano dei gruppi fondamentalisti 
islamici molti dei suoi più celebri interpreti (Cheb Hasni, Rachid Baba-Ahmed, Lila Amar, 
Cheb Aziz, Lounes Matoub e altri), vittime di una ferocia integralista che negli ultimi cinque-
sei anni ha assassinato almeno una settantina di personalità algerine del mondo artistico e 
culturale. Attualmente molti dei più celebri interpreti di raï vivono all'estero, per lo più a 
Parigi, a causa dei fortissimi rischi che questi artisti corrono nel loro paese a causa del 
carattere congenitamente trasgressivo di questa musica nei confronti della mentalità e della 
morale islamica. Da genere musicale di intrattenimento per matrimoni e feste, fin dai primi 
del Novecento, pur fra mille vicissitudini censure e proibizioni, il raï (= opinione, punto di 
vista), con la sua carica anticonformista, il suo sarcasmo ribelle e disilluso, ha trovato 
ospitalità nei caffé e nei night club di Orano, la città più occidentalizzata dell'Algeria e da 
sempre additata come un luogo di perdizione.  
Cheykha Rimitti, interprete che prosegue tuttora una carriera avviatasi negli anni '30, è una 
delle figure chiave del raï, vera "pasionaria" e sostenitrice di un modello di vita libero da ogni 
costrizione moralistica (nei suoi testi esalta l'alcool, il sesso, ecc.), ma al tempo stesso 
profondamente orgogliosa alla propria identità algerina. In Nakhla (B-11) la sua voce roca e 
insinuante è accompagnata da tastiere elettroniche, percussioni e dal gasba un flauto di canna 
simile al nay; una combinazione di elementi che conferisce al sound un carattere tecnologico 
e al tempo stesso impregnato di memorie tradizionali. 
 
Dopo l'indipendenza dell'Algeria (1962) il raï ha via via adottato strumenti e arrangiamenti di 
derivazione europea, fisarmonica, chitarra, tromba, stilemi jazzistici, ecc. (ma Cheikha 
Remitti ha sempre manifestato un rifiuto piuttosto netto per questa evoluzione stilistica). Il 
successo crescente favorito dal mercato delle cassette ha determinato una progressiva 
attenuazione del tono corrosivo e ribelle del raï. Non sufficiente però a sfuggire da un lato 
alle censure dei vari regimi che si sono succeduti al governo dell'Algeria e, dall'altro, alle 
persecuzioni del fondamentalismo islamico che nel raï vede la quintessenza di 
quell'individualismo, di quella emancipazione da ogni costrizione moralistica che è il suo 
principale bersaglio. Attualmente nel raï va distinta la produzione degli artisti che vivono in 
Francia, dal carattere più marcatamente occidentale, rispetto alla superstite produzione locale 
che attraversa un momento difficilissimo. Fortissima infatti è la concorrenza del più 
tranquillizzante e disimpegnato chaabi*, la musica pop del Maghreb nei cui confronti (e il 
fatto è piuttosto significativo) nonostante il suo carattere occidentalizzato, il fondamentalismo 
non si accanisce così ferocemente. 
 
* Nei paesi del Maghreb ex francese (Marocco, Algeria, Tunisia) si usa traslitterare questo 
termine arabo come chaabi. In Egitto, anglofono, si incontra invece la trascrizione shaabi. Ma 
la parola è la medesima e significa "gioventù". 
 



 50

 
 
 

ANTOLOGIA AUDIO 
 
 
 
 
 

Lista degli ascolti previsti dal programma del I modulo 
con relativi dati discografici e annotazioni. 

2 compact disc (A - B) 
 

Abbreviazioni: n.d. = non disponibile - n.i. = non indicato 
Di alcuni brani viene fornita la classificazione riportata da All Music Guide (AMG) all'indirizzo: 

www.allmusic.com. 
 
 
 
 

 

A 
 
 
traccia 
durata 

Dati identificativi 

 
A-01 
 
4:23 
 

Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
 

Etichetta e pubblicaz.: 

canto cristiano (gregoriano) 
Italia, XIII sec. (fonte: ms Biblioteca Apostolica Vaticana, Chigi C.V.138) 
Kantores 96, dir. Bonifacio Baroffio 
Ave Maria (responsorio) [trad.] 
Il Gregoriano. Mille anni di musica 
Ernesto Esposito (direzione artistica) 
Roma, Monastero del Sacro Cuore di Gesù delle Monache Clarisse, 
feb/mar 1996 
Amadeus - DARP srl - AMS 3335 (3 cd), Milano, 1996  

Il brano è tratto dallo stesso album, ma non è quello ascoltato in aula. 
Vedi note d'ascolto al § I.07 
 
 
A-02 
 
6:08 
 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
canto romano antico 
Roma, VII-VIII sec. (fonte: ms Biblioteca Apostolica Vaticana, M.L. 5319) 
Ensemble Organum, dir. Marcel Pérès 
Veritas mea (offertorio) [trad.] 
Messe de Saint Marcel. Chants de l'Eglise de Rome 
Pere Casulleras (direzione artistica) 
Grand Réfectoire de l'Abbaye Royale de Fontevraud, giugno 1991 
Harmonia Mundi France - HMC 901382, 1992  

Il brano è tratto dallo stesso album, ma non è quello ascoltato in aula.  
Vedi note d'ascolto al § I.07 
________________________________________________________________________________________ 



 51

 
 
A-03 
00:53 
 
A-04 
18:14 
 
 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

 
 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
musica arabo andalusa (nawba algerina) 
Algeria 
Mohamed Khaznadji (canto) 
Nûba Ghrib (estratti) [tradizionale] [tab: ghrib] 
                                    03 Kûrsi 
                                    04 M'cedder: "Khadam Li Saadi" 
Çana'a d'Alger (Anthologie de la musique Arabo-Andalouse vol. 2) 
Tewfik Bestandji (direttore artistico): 
Paris, Studio 106 Radio France, 18/11/91) 
Ocora - Radio France - C 560003, Francia, 1992 

Registrazione realizzata in coproduzione con i Centres Culturels Français en Algérie.  
Tab (plurale: tubu) è il termine maghrebino equivalente del maqam. 
Kûrsi (letteralmente: "sedile"): breve introduzione strumentale della nawba algerina 
M'cedder (o msaddar, letteralmente: "prima fase"): è il primo movimento cantato della nawba 
Il testo è un muwashshah intitolato Khadam Li Saadi ("Schiavitù del piacere"). 
Vedi note d'ascolto al § I.14 
 
 
A-05 
 
3:06 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 

 
folklore 
Italia 
anonimi 
Stornelli: "Signurinella mia" [anonimo] 
Folk Music and Song of Italy. A Sampler 
Anna Lomax Chairetakis, Jeffery A. Greenberg 
Martano (Lecce), 16 /8/1954; rimasterizz.: Master Cutting Room, NYC, 1999 
[Tradition Records TLP 1030, 1958]; ora in: Rounder - 11661-1801-
2, Cambridge, Mass., Usa, 1999 

Vedi note d'ascolto e testo al § I.14 
________________________________________________________________________________________ 
 
 
A-06 
2:20 
 
A-07 
3:39 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

 
 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
musica tradizionale ebraico-sefardita 
Marocco 
Emile Zrihan 
Kochav Tzedek [tradizionale, arrangiamento di E. Zrihan] 
                           06 Kochav Tzedek: mawwal [preludio improvvisato] 
                           07 Kochav Tzedek [canzone] 
Ashkelon 
Yossi Fine 
Studio Hamon, Tel Aviv 
Piranha - CD PIR 1260, Germania, 1998 

Alla libera improvvisazione nello stile del mawwal arabo, segue la canzone vera e propria in un arrangiamento 
curato dallo stesso Zrihan. Nel gergo dei discografici questo genere di musica fortemente legato a tradizioni 
locali viene spesso definito come roots (radici). 
Vedi note d'ascolto al § I.20 
 
 
A-08 
 
3:56 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
klezmer (musica tradizionale ebraico-ashkenazita di lingua yiddish) 
Ungheria 
Budapester Klezmer Band 
Skutchna [tradizionale] 
Folklore Yiddish d'Europe centrale 
Produzione Quint Records, Budapest 
Studio Mafilm, Budapest, ottobre 1991 
Harmonia Mundi France - HMA 1903070, 1992, 1994 

Vedi note d'ascolto al § I.20 
________________________________________________________________________________________ 



 52

 
 
A-09 
 
2:57 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
musica islamica sufi: tekbir [makam: sigâh] 
Turchia 
Tasawuf Musikisi 
Segâh tekbir [trad.] 
Sufi Müzik [musicassetta] 
n.i 
n.i 
Minareci Müzik Kasetleri - 4436, München, Germania, s.d.  

Cassetta prodotta in Germania per il mercato turco (le informazioni riportate sulla cassetta sono solo in lingua 
turca)  
Vedi note d'ascolto al § I.18 
 
 
A-10 
 
3:49 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
musica islamica sufi: tekbir 
Turchia 
Ercan Irmak 
Tekbir/Taleal Bedru Aleyna [trad.] 
[Sufi Music of Turkiye vol.5 Dergah] ora in: Echos du Paradis - Sufi Soul 
[n.d.] riedizione: Peter Pannke, Christian Scholze, Jean Trouillet 
[n.d.] 
[Mega Müzik - CD 005, Istanbul, Turchia, s.d.] ora in: World 
Network - 26.982 (2 cd), Germania, 1997 

Vedi note d'ascolto al § I.18 
 
 
A-11 
 
7:02 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
musica islamica sufi: dhikr 
Kurdistan 
Ahl -E Haqq Dervishes 
Zikr Hymn [trad.] 
Echos du Paradis - Sufi Soul 
Peter Pannke, Christian Scholze, Jean Trouillet 
febbraio 1989, Jeyhunabad, Iranian Kurdistan (registrazione di Jean During) 
World Network - 26.982 (2 cd), Germania - 1997 

Vedi note d'ascolto al § I.18 
 
 
A-12 
 
7:34 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
musica tradizionale gnawa (sufi) [AMG: worldbeat] 
Marocco 
The Gnoua Brotherhood of Marrakesh 
Djemma El Fnah, Marrakesh, November 8th 1994 [trad.] 
Moroccan  Transe II - Sufi 
Frank Rynne for Delinquenté (postproduzione: Guy Marc Hinant) 
Djemma el Fnah , Marrakesh (Marocco), 8 novembre 1994 
Sub Rosa - sr97, Bruxelles, Belgio, 1996 

Vedi note d'ascolto al § I.14 
 
 
A-13 
 
5:47 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
world beat [AMG: world] 
Marocco - UK 
Hassan Hakmoun 
Bania [H. Hakmoun] 
Trance 
Jules Brooks, Simon Emmerson 
n.d. 
Real World - RCDW 38, UK, 1993 

Vedi note d'ascolto al § I.14 
________________________________________________________________________________________ 



 53

 
 
A-14 
 
5:15 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
global pop [AMG: world] 
Pakistan - UK 
Nusrat Fateh Ali Khan 
Mustt mustt (Lost in His Work) [Nusrat Fateh Ali Khan] 
Mustt mustt  
Michael Brook 
Real World Studios, UK [n.i.] 
Real World - 0777 7862212 3, (Virgin-EMI), UK, 1990 

Vedi note d'ascolto al § I.17 
 
 
A-15 
 
13:47 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
qawwali (musica islamica sufi) 
Pakistan 
Nusrat Fateh Ali Khan 
Haqq Ali Ali [tradizionale] 
[The Vocal Art of the Sufis vol. II] riedito in: Echos du Paradis - Sufi Soul  
[n.d] - riediz: Peter Pannke, Christian Scholze, Jean Trouillet 
[n.d.] 
[JVC World Sounds CD VICG-5030-2] ora in: World Network - 
26.982 (2 cd), Germania, 1997 

Il brano appartiene al repertorio del canto qawwali, uno stile largamente impiegato dalle confraternite sufi 
pakistane nella celebrazione del sama e del dhikr.  
Vedi note d'ascolto al § I.17 
________________________________________________________________________________________ 
 



 54

 
 
 
 
 
 

B 
 
 
 
traccia 
durata 

Dati identificativi 

 
B-01 
 
7:39 
 

Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

[AMG: world beat - world fusion] 
"International" [UK-Irlanda-Africa] 
Afro Celt Sound System (featuring  Sinead O'Connor) 
Release [Emmerson, McNally, O'Lionáird, Russell, O'Connor] 
Volume 2: Release 
Simon Emmerson & Martin Russell 
London, Sonic Innovation, s.d. [p. 1999] 
Real World - CDRW 76, (Virgin-Emi), UK, 1999 

L'indicazione "International" compare sulla copertina del cd. Su ogni cd di Real World c'è una striscia 
multicolore (che fa parte del logo) sulla quale viene riportata la regione d'origine della musica contenuta nel cd.  
Vedi note d'ascolto al § I.14 
 
 
B-02 
 
5:11 
 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
[AMG: world beat-world fusion] 
Marocco 
Aisha Kandisha's Jarring Effects 
A Muey A Muey [AKJE., Laswell] 
Shabeesation 
Bill Laswell & Pat Jabbar El Shaheed 
Bouaza, Casablanca 1991-92; Basel, Secret Laboratory 1992-93  
[Barbarity (Barraka el Farnatshi), Basel, Switzerland, 1993] ora in: 
Rykodisc - RCD 10336, Usa, 1995  

Sulla copertina del disco è applicata un'etichetta adesiva con l'indicazione "Moroccan Tribal Dub" 
postproduzione realizzata a Brooklyn, NY, Greenpoint Studio 
Vedi note d'ascolto al § I.14 
 
 
B-03 
 
5:42 
 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
dj style [AMG: dance-pop] 
indefinibile [Parigi, Maghreb...] 
Claude Challe 
Le Duc. Touareg [Challe-Le Duc] 
Buddha Bar By Claude Challe 
Claude Challe 
luoghi non indicati - data della compilation: 1999  
Mercury - CD 2 / 546 365-2 / LC 00268, (Universal), 1999 

Dalle note di copertina: "un viaggio iniziatico ed eclettico, fuori dal tempo e dalle frontiere, in un'atmosfera dove 
lo spazio è pieno di bellezza, di serenità e d'amore" 
Il brano consiste nel remixaggio di Touareg, un brano di Le Duc (Didier Mignot) pubblicato originariamente nel 
1998 per l'etichetta Pschent 
Vedi note d'ascolto al § I.14 
 
________________________________________________________________________________________ 
 



 55

 
 
B-04 
 
3:57 
 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
[AMG: experimental rock] 
UK - Libano 
Brian Eno/David Byrne (voce: Dunya Yusin, Libano) 
Regiment [Eno, Byrne, Jones] 
My Life in the Bush of Ghost 
Brian Eno & David Byrne 
NYC, Los Angeles, S. Francisco 1979-80 
EG Records - EGCD 48, (Virgin), UK, 1981 

La voce del cantante tradizionale libanese Dunya Yusin è tratta da un brano pubblicato nell'LP The Human Voice 
in the World of Islam, Tangent Records (dati n.d.)  
Vedi note d'ascolto al § I.14 
 
 
B-05 
 
3:54 
 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ethno-pop - ambient [AMG: ethnic fusion-dance pop] 
indefinibile [Francia-Africa centrale-Isole Salomone 
Deep Forest (voce: Afunakwa) 
Sweet Lullaby [Mouquet, Sanchez (melodia trad.)]  
Deep Forest 
Dan Lacksman [Postproduzione: NYC, London, Germany] 
Bruxelles, Synsound Studio, 1992  
[Epic, 1992] ora in: Columbia - COL 476589-2 (Sony Music), 1994 

Nel brano d'apertura dell'album una voce pronuncia queste parole: «Somewhere deep in the jungle are living 
some little men and women. They are your past. And maybe they are your future». 
In Sweet Lullaby, contrariamente a quanto riportato con molta evidenza nelle note di copertina e nella 
promozione del CD, anziché canti dei pigmei dell'Africa Centrale, viene campionata una ninna nanna dal titolo 
Rorogwela, cantata da Afunakwa, giovane madre della comunità Baegu delle Isole Salomone. 
Vedi note d'ascolto al § I.16 
 
 
B-06 
 
6:12 
 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
jazz 
Norvegia 
Jan Garbarek 
Pygmy Lullaby [trad. arr. J. Garbarek] 
Visible World  
Manfred Eicher 
Oslo, Rainbow Studio, 1995 
ECM - ECM 1585 529 086-2, Germania, 1996 

Vedi note d'ascolto a B-05 e al § I.16 
Il brano si basa sulla stessa melodia utilizzata in Sweet Lullaby (#8) che Jan Garbarek ha evidentemente tratto da 
Deep Forest, credendola quindi originaria dei pigmei (nel cd si legge: "african traditional melody"). Per un 
ampio resoconto della vicenda cfr. l'articolo di Steven Feld, A Sweet Lullaby for World music: 
http://www.bowdoin.edu/~triday/the_jungle/dfpress_00-00-00sweetlullabyforworld.htm 
 
 
B-07 
 
4:56 
 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
 

Titolo del brano [e autore]: 
Titolo dell'album: 

Produttore: 
Luogo e data registraz.: 

Etichetta e pubblicaz.: 

 
world beat [dj remix di musica da film] 
India - UK 
Jolly Mukherjee with The Madras Cinematic Orchestra 
                                 (remixed by The Madras Magician) 
Puriya Dhanashri [J. Mukherjee] 
Fusebox 
Jolly Mukherjee 
n.i. 
Palm Pictures - PalmCD 2026-2 DJ, UK, 2000  

L'album contiene remix di musiche di Jolly Mukherjee curati da diversi artisti: State of Bengal, Underwolves, 
The Madras Magician, Kingsuk Biswas, Badmarsh & Shri 
Vedi note d'ascolto al § I.15 
________________________________________________________________________________________ 



 56

 
 
B-08 
 
3:50 
 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
flamenco (soleá) 
Spagna 
el Camarón de la Isla; Paco de Lucia 
Cada véz que nos miramos [A. Fernández Sanchez, Fr. Sanchez] 
el Camarón de la Isla - con la colaboración especial de Paco de Lucia 
n.i. 
n.i. 
Philips - 848 528-2, (Polygram Ibérica), Madrid, 1970 

Vedi note d'ascolto e il testo del brano al § I.20 
 
 
B-09 
 
3:30 
 

 
Genere: 

 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
nuevo flamenco-world [AMG: Spanish Folk, International Folk, 
Mediterranean, North Africa, Arabic, Worldbeat] 
Spagna-Marocco 
Radio Tarifa 
Rumba Argelina [tradizionale - F.S. Duenas]  
Rumba Argelina 
Juan Alberto Arteche 
n.d. 
World Circuit/Nonesuch (Warner) - WCD042, London, 1996 

Vedi note d'ascolto al § I.20 
 
 
B-10 
 
6:43 
 
 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
raï 
Algeria 
Cheikha Rimitti 
Nakhla ("la palma") [C. Rimitti - M. Maghni] 
Nouar 
Gafaiti production 
Studi registraz: Harry Son, Cool Music, Studio Master (luoghi e date n.i.) 
Sonodisc - CDS 7396 SD 40, Nanterre (Francia), 2000 

Riassunto del testo (dalle note illustrative del cd):  
Ho piantato la mia palma, avrei dovuto farlo nel mio giardino. Si semina quando si è sicuri di restare, non 
quando stai per partire, perché se mai avrò voglia di assaggiare anche un solo dattero, i miei nemici me lo 
rifiuteranno. 
Vedi note d'ascolto al § I.21 
 
 
B-11 
 
4:27 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
fado 
Portogallo 
Amalia Rodriguez 
Tudo esto é fado [A. Nazaré, F. Carvalho] 
Tudo esto è fado 
J. Colina 
n.d. 
Alma Latina - ALCD 006, Barcelona, 1995 

Vedi note d'ascolto e testo della canzone al § I.21 
 
________________________________________________________________________________________ 
 



 57

 
 
B-12 
 
5:49 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
arabesk 
Turchia 
Ferdi Tayfur 
Yolun sonu [n.i.] 
Ferdi Tayfur «14» [audiocassetta senza alcuna indicazione editoriale] 
n.i. 
n.i. 
n.i. 

Vedi note d'ascolto al § I.21 
 
 
B-13 
 
3:10 
 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
 

Etichetta e pubblicaz.: 

 
rebetiko 
Grecia 
Rósa Eskenázi 
I lachanádes [E. Papazóglou] 
Smirneiko et Rebetiko. Les Grandes Chanteuses 
André Ricros (concezione e realizzazione: Roberto Leydi) 
Atene, 1934 (restauro e rimasterizz.: Studio Giga, Médias-Waimes, 
Belgio, 1995) 
[Gramophone A.O. 2141, s.d.] ora in: Silex - Y 225114, (Auvidis), 
Francia, 1995 

Per note d'ascolto e testo della canzone, vedi § I.21 
 
 
B-14 
 
6:01 
 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya 
Egitto 
Umm Kulthum 
El-Ward gamil (il-Ward Jamil = I fiori sono belli) [Z. Ahmad - B. al-Tunisi] 
Rak El Habib 
n.d. 
n.i. [1947] 
[...] ora in: Cairophon - EMI - CXGCD 616 (distribuzione: Digital 
Press Hellas, Grecia), 1991 

Vedi note d'ascolto e testo al § I.21 
 
________________________________________________________________________________________ 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 58

 

Riferimenti bibliografici d'esame 
Le seguenti indicazioni bibliografiche sono limitate ai testi previsti 

dal programma d'esame per il I MODULO del corso 
 

A. A. 2002-2003 
(il numero a fianco di ciascun titolo corrisponde alla 
numerazione progressiva del programma d'esame) 

 
ONG Walter J., Oralità e scrittura. Le tecnologie della parola, Bologna, 

il Mulino, 1986 
#   1 

DISOTEO Maurizio, Antropologia della musica, Milano, Guerini, 2001 
(eccettuato il cap. V) 

#   2 

SORCE KELLER Marcello, Musica e sociologia, Milano, Ricordi, 1996 #   3 

FRITH Simon, L’industrializzazione della musica e il problema dei valori, in 
Enciclopedia della musica, vol. I, Il Novecento, Torino, Einaudi, 
2001 

#   4 

GAROFALO Reebee, Whose World, What Beat: the Transnational Music Industry, 
Identity, and Cultural Imperialism, “The World of Music”, 
XXXV/2, 1993, pp. 16-32 

#   5 

 
 

_________________________________________________________________________ 
 
 
 

Riferimenti bibliografici per il programma dell’A. A. 2001-2002 
 

CARPITELLA Diego, Criteri per lo studio delle culture musicali, in ID., Conversazioni sulla 
musica, Ponte alle Grazie, Firenze, 1992 

#   7 

FRITH Simon, L’industrializzazione della musica e il problema dei valori, in Enciclopedia della 
musica, vol. I, Il Novecento, Einaudi, Torino, 2001 

#   8 

GAROFALO Reebee, Whose World, What Beat: the Transnational Music Industry, Identity, and 
Cultural Imperialism, “The World of Music”, XXXV/2, 1993, pp. 16-32 

#   9 

MERRIAM Alan P., Antropologia della musica, Sellerio, Palermo, 1990 #   5 

ONG Walter J., Oralità e scrittura. Le tecnologie della parola, il Mulino, Bologna 1986 #   1 

SCARNECCHIA Paolo, Musica popolare e musica colta, Jaca Book, Milano, 2000 #   3 

SORCE KELLER Marcello, Musica e sociologia, Ricordi, Milano, 1996 #   2 

VAN PEER René, Taking the World for a Spin in Europe: An Insider's Look at the World Music 
Recording Business, «Ethnomusicology», XLIII/2, 1999, pp. 374-384 

# 10 

 
 
 
 
 

***************************************************** 
 



IULM - Libera Università di Lingue e Comunicazione 
DISCOGRAFIA E VIDEOGRAFIA MUSICALE 

prof. Giordano Montecchi 
 
 
 

APPUNTI DELLE LEZIONI - A.A. 2001-2002 
 

Identità locale e fattore mediatico: l'impatto dell'industria discografica 
sulle musiche di tradizione orale del Mediterraneo. 

Un esempio: l'Egitto 
 
 

II MODULO 
 

La musica nel mondo arabo. La musica egiziana nel XX secolo 
 
Indice [n.b.: i paragrafi in grigio sono trattati in modo più esauriente nelle dispense del corso 2002-2003] 
 
p.   2 II.01 La musica degli arabi 
"   2 II.02  Musica e Islam 
"   4 II.03  Le principali tappe storiche della musica araba 
"   5 II.04  Problemi di classificazione della musica araba e islamica 
"   6 II.05  Il suono della parola: la recitazione del Corano  
"   7 II.06 L'adhan 
"   8 II.07 Le forme classiche della poesia per musica e il sufismo 
" 10 II.08 La musica religiosa popolare: dhikr e madih 
" 12 II.09 La tradizione della musica strumentale 
" 13 II.10 Il takth 
" 16 II.11 Excursus storico. L'Egitto nel XX secolo. 
" 17 II.12 La musica egiziana dalla Nahda 
   all'affermazione dell'industria discografica 
" 20 II.13  Gli effetti del disco sullo stile e sulla prassi musicale 
" 21 II.14  Il Congresso internazionale di Musica araba del Cairo 
" 22 II.15  Il cinema  
" 25 II.16 La radio e la mediatizzazione della musica. 
" 27 II.17 Il fenomeno Umm Kulthūm 
" 32 II.18 La musica egiziana dopo Umm Kulthūm 

" 37  Glossario 

" 45  Lista degli ascolti 

" 52  Riferimenti bibliografici d'esame 



 2

II. 01 La musica degli arabi 
 
In questi appunti del II modulo, faremo riferimento, pur con varie integrazioni, al testo di 
Habib Hassan Touma, La musica degli arabi che, per quanto datato (la prima edizione, in 
lingua tedesca, risale al 1975) e particolarmente limitato in merito agli sviluppi recenti, resta a 
tutt'oggi l'unica trattazione esauriente della musica araba sotto il profilo storico e sistematico 
disponibile in lingua italiana. 
Va sottolineato innanzitutto il fatto che "arabo" e "islamico" non sono affatto sinonimi. 
Pertanto non c'è identità fra musica araba e musica islamica (in altre parole: esiste una musica 
islamica che non è araba - ad esempio la musica religiosa indonesiana; così come esiste 
musica araba che non è islamica: ad esempio la musica degli arabi-ebrei sefarditi - cfr ascolti 
A-06-07). 
 
Esiste inoltre un serio problema nel definire quali sono i caratteri che identificano la musica 
araba in quanto tale. Essa infatti, nella vasta area del "mondo arabo", si presenta, come 
abbiamo già ricordato, assai diversificata e mescolata a tradizioni musicali di nazioni quali la 
Turchia o l'Iran ( = Persia) che le sono strettamente apparentate eppure conservano una loro 
identità autonoma. Possiamo dire tuttavia che l'elemento forse più sostanziale al quale si può 
ricondurre per sommi capi l'identità musicale araba è il sistema modale del maqām (plurale: 
maqāmat). Il sistema del maqām comporta un insieme di caratteristiche comuni: 

a) predominio della tradizione orale. 

b) uso di determinati modi, intervalli e formule ritmiche (wazn) secondo un canone (ossia un 
insieme di regole) fissato in una trattatistica che decorre dal Medioevo. Questo canone è 
stato via via rivisto e aggiornato ma mai messo in discussione nella sua sostanza. 

c) prassi formulaica che si affida largamente all'improvvisazione e all'ornamentazione. 

d) primato della componente melodica 

e) tendenza all'eterofonia quando la musica si svolge con il concorso di più voci. 
 
In relazione alla situazione odierna, dominata dai mezzi di comunicazione di massa (oralità 
secondaria) e da un fittissimo interscambio fra culture diverse, Virginia Danielson (cfr. 
Danielson 1988), sulla scorta di Ali Jihad Racy (uno dei massimi studiosi della musica araba 
contemporanea), sottolinea inoltre la impossibilità di stabilire nette distinzioni nella odierna 
musica dei paesi arabi fra ciò che è arabo e ciò che è occidentale, fra tradizionale e moderno, 
fra classico e pop, in quanto ogni genere musicale presenta influssi e elementi molteplici che 
appartengono sia all'una sia all'altra categoria. 
 
 
II. 02 Musica e Islam 
 
La storia della musica araba parte da un'epoca anteriore all'introduzione dell'Islam (l'Islam 
conta gli anni a partire dal 622 d.C., l'anno dell'Egira, la fuga di Maometto a Medina). 
L'epoca anteriore, chiamata jahiliyyah (lett.: ignoranza), è caratterizzata dalla tradizione delle 
qainat (o qiyan), figure quasi leggendarie che furono insieme raffinate musiciste, cantanti, 
poetesse, nonché bellissime ed espertissime entraineuses che conoscevano alla perfezione 
l'arte di dare piacere agli uomini e allietavano le notti delle corti e delle residenze patrizie 
della penisola arabica. Le qainat, molte delle quali erano straniere (persiane, etiopi, ecc.), si 
ritiene siano la prosecuzione di un'antica tradizione mesopotamica in cui la musica era in gran 
parte appannaggio di interpreti femminili. 



 3

 
Questa originaria commistione fra musica e piacere è senza dubbio uno degli elementi 
decisivi nel determinare l'atteggiamento di sospetto che la religione islamica ha coltivato da 
sempre nei confronti della musica. Maometto fece esperienza diretta di questa realtà e la sua 
predicazione andò senza dubbio a colpire pesantemente questo costume che era fortemente 
radicato in seno alla società preislamica. Ciononostante il Corano non si abbassa a fare 
giustizia sommaria della musica, anche perché essa (proprio nelle Sacre scritture che anche 
l'Islam riconosce come verità rivelata) vanta autorevoli avvocati difensori. Fra essi, ad 
esempio, il Re David che la Bibbia raffigura con la sua arpa e il suoi canti di preghiera, 
raccolti poi nel libro dei Salmi. 
 
In effetti nel Corano non c’è nessun giudizio esplicito sulla musica, né pro, né contro di essa, 
ma gli Hadith (ossia i testi raccolti successivamente che tramandano le frasi e i discorsi 
attribuiti a Maometto) e la Sunna (l'altra grande raccolta di precetti e di insegnamenti che 
l'Islam considera come testo sacro) pullulano di sentenze dalle quali molti teologi deducono 
che la musica è da considerarsi haram (proibita). In realtà, molti studiosi dell'Islam ritengono 
ormai appurato che gli Hadith costituiscono una tradizione in parte spuria, accumulata nel 
tempo per fare della religione uno strumento più facilmente adattabile alle ragioni della 
politica e della shari'a, la legge islamica. 
 
Nel Corano dunque non si parla della musica, tuttavia vi sono alcuni versetti nei quali si 
menzionano la voce seducente di Satana, il crogiolarsi nelle vanità o in discorsi oziosi che 
sviano dalla fede (cfr Corano, sure 17,63 - 31,6 - 53,57). In questi versetti c'è chi legge un 
riferimento alla musica intesa come attività oziosa e anticamera del vizio, alimentando una 
disputa che, per quanto possa sembrare anacronistica, è tutt'altro che conclusa. Di fatto nei 
paesi dove vige la shari'a, questo genere di interpretazioni produce gli effetti che conosciamo 
(in Iran, Sudan e, soprattutto, nell'Afghanistan dei mujaeddin e poi dei talebani). 
Se qualche mullah o ayatollah o ulema o mufti (ossia qualche autorità religiosa islamica - per 
quanto l'Islam non ammetta il clero come istituzione organizzata), sulla base di una sua 
interpretazione del Corano, della Sunna o degli Hadith, emette una fatwah, ovvero una 
sentenza di condanna della musica, la cosa produce precise conseguenze giuridiche e penali 
sanzionate dalla shari’a. Verrà ordinata la chiusura dei locali e dei cinema e la polizia 
religiosa interverrà per punire i trasgressori più o meno duramente (non molto diversamente 
da quanto accadeva all’epoca dell’Inquisizione, oppure nello Stato Pontificio fino a due secoli 
fa, quando i papi ordinarono a più riprese la chiusura dei teatri e le cantanti di opera lirica 
venivano considerate come creature di Satana). 
 
Eppure, come già sappiamo, proprio l’Islam è la culla di un movimento spirituale che ha 
elevato la musica a una dignità senza uguali, facendone il mezzo privilegiato per raggiungere 
la completa comunione con Dio. Dalla Persia alla Turchia, dal Pakistan al Maghreb, la 
diffusione del tasawwuf, movimento mistico ed esoterico meglio noto col nome di sufismo, si 
avviò fin dal VII secolo, radicandosi nella coscienza popolare grazie a una dottrina i cui 
richiami all’interiorità e alla fratellanza facevano più presa della proliferante e sempre più 
cervellotica precettistica dei mullah. Nel corso dei secoli non mancano casi di mistici del 
sufismo perseguitati e messi a morte. Il caso più celebre è quello di Hallaj (IX-X sec.) che 
venne decapitato dopo essere stato sottoposto a lunghe torture. 
 
Vestiti di indumenti di lana grezza (suf), i dervisci si raccoglievano, allora come oggi, in 
confraternite di asceti iniziati alla tariqa (via) e alla pratica del sama (ascolto), ossia la 
meditazione musicale che risveglia nell’anima il ricordo della sua origine e la porta intonare 



 4

l’armonia del cosmo in unione con Dio. Nel dhikr (ricordo, evocazione di Dio), la grande 
preghiera del sufismo, il canto, la musica, la danza (quella roteante delle confraternite 
Mevlevi è divenuta celebre anche in Occidente), le invocazioni ad Allah, proseguono per ore, 
fino a quando si manifesta la presenza di Dio (hadra) e i partecipanti entrano in uno stato di 
trance e di estasi mistica (wajd). 
 
Per una visione d'insieme del sufismo e della sua vasta produzione poetica e letteraria si 
consiglia il volume I mistici dell'Islam. Antologia del sufismo, a cura di Eva de Vitray 
Meyerovitch, Guanda, Parma 1991. 
 
 
II. 03 Le principali tappe storiche della musica araba 
 
Senza ripercorrere diffusamente la storia della musica araba ci limiteremo a elencarne alcune 
tappe: 
 
- fino al VII sec.: epoca della jahiliyyah. 
 
- VII-VIII sec., epoca di al-Hijaz (così si chiama la regione della penisola arabica con le città 
della Mecca e Medina), epoca di espansione e di spledore dell'Islam, governato dai califfi 
Omayyadi. Lo Hijaz, anche dopo che nel 661 gli Omayyadi trasferiscono la loro capitale a 
Damasco, conserva il ruolo di preminenza fra le regioni soggette al dominio islamico. In 
questo periodo fanno la loro comparsa i mukhannat, cantori effeminati, vengono poste le 
prime basi del sistema musicale e fissate le prime regole e forme del canto (al-ghina'). 
 
-661-750, califfato degli Omayyadi, capitale Damasco. Nel 756 gli Omayyadi si insediano a 
Cordova in Andalusia (in arabo, al-Andalus = Spagna). 
 
-750-1258, califfato degli Abbasidi. Nel 762 la capitale viene spostata a Baghdad. In questo 
periodo (786-809) si colloca il regno di Harun al-Rashid "il Giusto", il califfo reso celebre 
dalle Mille e una notte. Via via, col crescere dell'influenza persiana decade l'antico stile 
musicale dello Hijaz e sorgono forti contrasti fra musicisti innovatori (Ibrahim al-Mahdi) e 
difensori della tradizione (Ishaq al-Mawsili). Fra il IX e il X secolo operano i primi grandi 
trattatisti musicali arabi quali al-Kindi e al-Farabi).  
 
- 822, in conflitto con l'ambiente musicale di corte, Ziryab astro nascente della musica araba, 
lascia Baghdad e si trasferisce presso la corte degli Omayyadi a Cordoba. Qui fonda la scuola 
che darà origine alla straordinaria fioritura della musica arabo-andalusa. Questa tradizione 
sopravvissuta alla cacciata degli arabi ad opera dei re cattolici, e proseguita poi, fra mille 
difficoltà, nel Maghreb e in Egitto, ha tramandato fino all'epoca moderna la più classica delle 
tradizioni arabe. 
 
- 1258, Con la conquista e distruzione di Baghdad ad opera dei Mongoli, inizia quella che 
viene considerata la lunga fase di decadenza della musica araba, accentuata dalla successiva 
dominazione turca. 
 
- XIV sec. Dalla Turchia inizia l'espansione dell'Impero Ottomano. Nel 1453 i turchi 
conquistano Costantinopoli che viene ribattezzata Istanbul. 
 



 5

- XVI sec. L'Impero Ottomano conquista Siria, Egitto, Arabia, Baghdad, la Mesopotamia e la 
Persia. Nei paesi arabi soggetti all'Impero la musica turca (a sua volta profondamente legata 
alla tradizione araba), conquista una supremazia che proseguirà fino al XIX secolo. 
 
- XIX sec. Inizia la riscossa degli arabi che, con l'appoggio delle potenze occidentali, riescono 
via via a conquistare margini crescenti di autonomia dall'Impero Ottomano. In questo 
processo di risveglio nazionalistico e insieme di modernizzazione, l'Egitto si guadagna il 
ruolo di nazione guida del mondo arabo. Proprio in Egitto, nella seconda metà del XIX sec., si 
manifesta una forte spinta alla rinascita della tradizione musicale araba, la cosiddetta Nahda 
("rinascita"), il cui obiettivo è di sottrarsi al predominio della scuola turca e di rinnovare lo 
stile della classicità. 
 
- XX sec. In Egitto (dal 1904) e poi in Libano prende avvio il rapido sviluppo dell'industria 
discografica che porta al formarsi di un nuovo, vasto pubblico soprattutto cittadino, i cui gusti 
determinano l'affermazione di nuovi generi musicali di più facile consumo. Poco dopo, a 
partire dagli anni Venti, prendono il via le trasmissioni radiofoniche che danno un contributo 
decisivo all'ampliamento in senso popolare del pubblico. L'avvento dei mass media produce 
quindi anche nei paesi arabi quel confronto - o conflitto se si vuole - fra difensori di una 
musica d'arte, legata alla tradizione classica, e musica popular di largo consumo, fortemente 
influenzata dai modelli occidentali. Ma a differenza dell'Europa e dei paesi industrializzati in 
genere, nel mondo arabo questo confronto, come abbiamo già ricordato, presenta caratteri 
molto diversi, soprattutto per la presenza di interpreti e autori, specie egiziani, come Umm 
Kulthūm o Muhammad 'Abd al-Wahhab. Forti di una popolarità senza pari e di un 
grandissimo ascendente, essi furono capaci di coniugare nella propria opera aspetti in 
apparenza antitetici fra loro, proponendosi a un tempo come campioni dell'arte classica, 
pionieri dell'innovazione e beniamini del grande pubblico. 
 
 
II. 04 Problemi di classificazione della musica araba e islamica 
 
Riallacciandoci a quanto già detto in precedenza a proposito dell'oralità, del sistema del 
maqām, del sufismo, del rapporto fra musica e Islam, cerchiamo ora di riassumere alcuni 
aspetti basilari della musica araba in relazione ai vari generi, forme e stili musicali che 
esemplificheremo con alcuni ascolti. 
La prima distinzione che si potrebbe porre sarebbe quella fra musica profana e musica 
religiosa (Touma tratta in effetti separatamente i due ambiti). Tuttavia questa distinzione 
viene in parte a cadere e si rivela poco praticabile in quanto in entrambi i generi si ricorre 
spesso alle medesime forme poetiche e agli stessi stilemi musicali. 
Più funzionale - per quanto di comodo - ci sembra piuttosto seguire una distinzione fra musica 
vocale e musica strumentale, ambiti come vedremo anch'essi strettamente intrecciati, ma che 
tuttavia possono essere trattati separatamente. 
 
Partiremo quindi dalla musica vocale che, storicamente - dalle qainat a Umm Kulthūm - è 
l'asse portante della civiltà musicale araba e ci consente di trattare insieme musica religiosa e 
musica profana. 
Storicamente la letteratura e la poesia araba hanno coltivato un costante e proficuo rapporto 
con la musica, e lo stesso vale per la musica, che pone le proprie fondamenta sulla parola, 
sulla sonorità e sul ritmo propri della lingua araba (nell'arabo si distinguono una lingua 
letteraria classica, e una colloquiale o dialettale). In ultima analisi la virtù suprema di un 
cantante è proprio la sua capacità di rendere evidente il significato poetico attraverso una 



 6

perfetta resa del suono verbale mediante la pronuncia, l'articolazione, il timbro e le altre 
risorse della tecnica vocale. Questa assoluta centralità della parola rimanda immediatamente 
alla parola per eccellenza, ossia al Corano. Secondo il giudizio unanime degli studiosi di 
musica araba, il Corano - nonostante  la ben scarsa sintonia fra teologi e musicisti - costituisce 
in effetti il punto di riferimento obbligato dell'arte musicale. 
 
 
II. 05 Il suono della parola: la recitazione del Corano  
 
La recitazione del Corano è un'arte molto difficile, riservata a fedeli in possesso di particolari 
doti musicali. I suoi principi basilari vengono appresi fin da bambini alla scuola coranica 
(kuttab) che, non casualmente, costituisce una tappa obbligata nell'apprendistato della quasi 
totalità dei grandi interpreti della musica araba. Secondo la religione islamica, il senso, il 
significato della parola divina viene identificato quasi nel suo stesso suono, dunque la 
recitazione, la pronuncia sono soggette a regole precise e rigorose, le stesse regole che i più 
grandi cantanti trasferiscono e applicano nella loro arte vocale. L'elogio più alto di Umm 
Kulthūm è proprio nel generale riconoscimento che la sua inarrivabile capacità di interpretare 
e rendere la parola cantata l'arte le viene dalla sua padronanza della recitazione coranica. 
Lo studio del Corano e della recitazione coranica - il tajwid, all'interno del quale si distingue 
un particolare stile di recitazione detto tartil - prosegue per anni e si conclude solitamente 
all'Università al-Azhar del Cairo, con il conseguimento della qualifica di shaykh. 
Di fatto la corretta recitazione del Corano implica anche la padronanza dell'intonazione e 
quindi la conoscenza dei principi del maqām, del sistema che è alla base della musica araba. 
Ciononostante per la dottrina islamica la recitazione del Corano non è considerata una forma 
di canto e non ha nulla a che fare con la musica. Proprio per questo la persona che declama il 
Corano non viene indicata col termine di munshid (cantante di inni religiosi), bensì col 
termine di muqri (recitante). 
 
Come esempio ecco il tartil dei primi versetti della seconda sura ("Sura della vacca") 
nell'interpretazione del siriano Shaykh Hamza Shakkur. All'inizio, come sempre accade nella 
recitazione del Corano, vengono pronunciate le parole iniziali della prima sura che apre il 
Corano 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTO 
C-01 Hamza Shakkûr, Tartil del Corano, II, 1-5 (Sura "della vacca") 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
Testo 
  I:1 Bi ism 'illaah ir rah.maan ir rah.iim 
  Nel nome di Dio,il clemente, il misericordioso 
II:1 Alif-Laam-Miim 
  Alif Laam Miim 
II:2 Zaalika al kitaab laa rayb fehi huda(n) li al muttaqiin 
  Questo è il libro scevro di dubbi dato come guida per i timorati di Dio,  
II:3 'Allaziina yu'minuun bi al ghayb wa yuqiimuun as. S.alaah wa min maa 
 razaqnaahum yunfiquun 
 i quali credono nell'Invisibile, eseguono la Preghiera ed elargiscono ciò che abbiamo 

loro donato; 



 7

II:4 wa 'allaziina yu'minuun bi maa unzila 'ilayka wa maa unzila min qablika wa bi al 
'aakhirah hum yuqinuun 

 e che credono in ciò che è stato rivelato a te e in ciò che è stato rivelato prima di te e 
son certi del mondo dell'Oltre. 

II:5 'Ulaa'ika alaa huda(n) min rabbhim wa 'ulaa'ika hum al muflih.uun 
  Questi sono i ben guidati da loro Signore, questi son coloro che prospereranno. 
 
Questo tartil è in maqām bayati, un maqām la cui scala comprende intervalli "neutri" 
corrispondenti all'incirca a 3/4 di tono (cfr. le figg. 4 e 5 che mettono a confronto le scale dei 
maqāmat rast, bayati e saba; cfr. anche le figg. 2-3 degli appunti I modulo). A proposito del 
maqām saba (cfr. A-07) merita segnalare una sua particolarità decisamente fuori della norma, 
ossia il fatto che la sua scala (contrariamente a una caratteristica comune alla quasi totalità 
delle scale musicali conosciute) non abbraccia un'ottava giusta, ma pur partendo dal re, 
conclude sul reb per poi passare al mi (anziché al mi semi-bemolle come nella prima ottava). 
 
                                                                      Fig. 4 
 

 
 
 
 
                                                                     Fig. 5 
 

 
 
 
II. 06 L'adhan 
 
Accanto alla recitazione del Corano, altra istituzione fondamentale della liturgia islamica è 
l'adhan, ossia l'appello alla preghiera che risuona cinque volte al giorno dall'alto del minareto 
e chiama i fedeli al rito del salâ (preghiera). L'adhan che veniva un tempo intonato a 
squarciagola dal muezzin, e che rispetto alla lettura del Corano ha una veste musicale assai più 
ricca ed elaborata, non di rado virtuosistica, viene oggi diffuso attraverso altoparlanti che ne 
trasmettono versioni registrate come quelle che che si ascoltano negli esempi seguenti. 
L'adhan viene intonato secondo formule tradizionali e maqāmat molto conosciuti che variano 
a seconda delle ore del giorno. Gli esempi che seguono sono quattro diverse interpretazioni di 
un adhan intonato su una formula melodica molto diffusa, in maqām rast (la prima 
esecuzione è integrale, le altre tre sono limitate ai primi due versetti). 
 



 8

- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTI 
C-02  Dogan Dikmen  Ezanrı Muhammedi [adhan, Turchia] 
C-03  Shaykh 'Abd al-Bâsit adhan (Egitto, estratto) 
C-04  Sabri Mudallal adhan (Damasco, estratto) 
C-05  Suleyman Dâwûd adhan (Aleppo, estratto) 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
Testo 
Allahu akbar [twice] 
 Allah is Greatest  
Ash-hadu an la ilaha illa-llah [twice] 
 I bear witness that there is no god but Allah 
Ash-hadu anna Muhammadan Rasulu-llah [twice] 
 I bear witness that Muhammad is the messenger of Allah  
Hayyi 'ala s-salah [twice] 
 Hasten to the prayer 
Hayyi 'ala l-falah [twice]  
 Hasten to salvation 
Allahu akbar [twice] 
 Allah is Greatest 
La ilaha illa-llah. 
 There is no god but Allah 
 
 
II. 07 Le forme classiche della poesia per musica e il sufismo 
 
Nelle moschee la presenza del canto e della musica è sempre stata soggetta a forti limitazioni, 
quando non addirittura proibita del tutto (gli strumenti, a parte qualche percussione, sono 
comunque vietati). Pertanto nelle moschee l'eventuale componente musicale delle preghiere e 
delle funzioni religiose è di norma limitata al solo canto, affidato per lo più a un solista al 
quale si unisce un coro spesso in funzione responsoriale (con il compito cioè di rispondere al 
solista ripetendone una frase o un ritornello). Questo repertorio vocale, cantato su testi poetici 
composti appositamente (e nettamente distinto quindi dalla recita del Corano) viene indicato 
col termine generico di inshad (innodia). L'inshad trova ampio spazio soprattutto nei riti e 
nelle preghiere delle confraternite sufi, in particolare in quelle cerimonie specificamente 
imperniate sulla musica e sulla danza che vanno sotto il nome di sama (ascolto), oppure hadra 
(presenza) e nelle quali si celebra collettivamente il dhikr, la preghiera che il sufismo 
prescrive ai suoi adepti in aggiunta al salâ giornaliero comune a tutti i musulmani (il dhikr 
può essere celebrato anche in silenzio, in forma individuale). 
 
Un esempio molto rigoroso di inshad colto di ispirazione sufi è quello offerto da Suleyman 
Dawûd, "gran muezzin" della Moschea di Damasco nell'esempoio seguente. Nel ruolo del 
munshid (il cantante di inshad), sostenuto dagli interventi corali dei figli e senza nessun 
accompagnamento strumentale, Dawûd esegue una suite (nawba) su componimenti poetici 
scritti in lingua letteraria nelle forme classiche del muwashshah (forma strofica fiorita 
originariamente in Andalusia), e della qasida (il metro più importante e illustre della poesia 
araba). Si tratta in entrambi i casi di composizioni strofiche, che prevedono cioè, ad ogni 
nuovo verso o strofa della poesia, la ripetizione di una o più frasi musicali - a volte con 
funzione di ritornello. Mentre il coro intona questi versi nella loro veste melodica più 
semplice, il solista si cimenta ogni volta in raffinate e difficili improvvisazioni nelle quali ha 



 9

modo di mostrare tutta la sua maestria vocale. Nell'esempio riportato, si ascolta il 
muwashshah col quale ha inizio questa nawba in maqām bayati della durata complessiva di 
circa un'ora.  
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTO 
C-06 Suleyman Dâwûd & figli Nawba: Muwashshah Sara min Makkatin 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
Testo (parziale, tratto dalle note di copertina del disco) 
1. Sara min Makkatin bi-Burâqi 'izzin li-aqsa masjidin wa-'alâ s-samâ'a,  

He went from Mecca to Jerusalem on the wings af Burâq and 
                                                                 raised himself to theskies, 

2. Mufattahatun lahu l-abwâbu minhâ, yujâwizuhâ ilii l-oarshi (i)rtiqâ'a,  
Where the doors were opened to him : He went through them up oa the Throne. 

 
Se la forma puramente vocale è l'emblema della tradizione religiosa più antica e osservante, 
fin dal Medioevo il sufismo ha contribuito fortemente al progressivo arricchimento musicale 
dei riti che le confraternite celebrano spesso al di fuori delle moschee. Abituale nelle 
celebrazioni religiose sufi è la presenza degli strumenti che, in pratica, affiancano il munshid 
sostituendo il coro. Nell'esempio seguente si ascolta un estratto da una suite strumentale e 
vocale denominata wasla (un termine diffusosi in Egitto a partire dal XIX sec., all'epoca della 
Nahda, la rinascita). Il complesso strumentale è un tipico esempio di takht (vedi più avanti), il 
piccolo complesso impiegato nella musica araba classica, presente qui in una formazione 
ristretta a qānūn (il salterio a pizzico), nay (flauto di canna) e percussione [riqq e bendir]. 
 
Anche in questo caso siamo in presenza della usuale integrazione di forme musicali profane in 
ambito religioso. Il brano, in maqām saba, inizia con un bashraf , una composizione antica di 
autore anonimo, cui segue un taqsim (improvvisazione libera) del qānūn. Viene poi eseguito 
un sama'i, una breve composizione del musicista siriano Tawfiq al-Sabbagh (1892-1964) che 
si basa su una tipica formula ritmica in 10 tempi (wazn sama'i thaqil, cfr. lo schema di fig. 6). 
Segue un taqsim del nay, al termine del quale inizia il primo brano vocale della wasla, un 
muwashshah, che si apre con il verso Adir lana akwaban ("Fai circolare i calici di vino"). Al 
termine del muwashshah, il munshid, Shaykh Hamza Shakkur, improvvisa un layali, ossia un 
vocalizzo da cantare su una breve formula fissa ("yah lîl, ya 'în", "Oh notte mia, oh occhi 
miei!") col quale si conclude il nostro esempio. 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTO 
C-07 Hamza Shakkûr & Ensemble al-Kindi Wasla en Sabâ [estratto] 
 a)  00.00 Bashraf sabâ 
 b)  02:50 Taqsîm qânûn 
 c)  04:42 Samâ'î sabâ 
 d)  06:24 Taqsim nay 
 e)  10:00 Muwashshah "Adir lanâ akwâban" 
 f)  13:34 Layâlin 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
 
 



 10

Fig. 6 
 

 
 

Nota 
Il wazn (ritmo) del samai thaqil è formato da due elementi di cinque tempi o battiti (naqrah) 
ciascuno, per un totale di dieci naqrah. Nella prima parte gli accenti forti cadono sul 1° e 4° tempo, 
nella seconda parte sul 1°-2° e 3° tempo (6°-7° e 8°). Poiché un tamburo può emettere un timbro 
diverso a seconda di come viene percosso, la teoria musicale araba classifica i colpi della 
percussione in due tipi principali: dum (timbro scuro) e tak (timbro chiaro). All'ascolto, con un po' 
di attenzione, non è difficile seguire questo svolgimento ritmico. 

 
La consuetudine di utilizzare nell'innodia religiosa muwashshah e qasida (ossia le forme 
poetiche più illustri della musica classica profana, sia arabo-andalusa sia orientale), rende di 
fatto molto labile in termini musicali la distinzione fra musica sacra e musica profana che, in 
effetti, da un punto di vista stilistico (e talvolta anche in senso letterale, come accade nel 
ghazal della musica sufi), parlano un linguaggio comune. Questo interscambio riguarda non 
solo muwashshah e qasida, bensì anche altre forme poetiche, sia colte sia popolari. E' il caso 
del già citato layali, oppure del dawr (o dor) - una forma poetica strofica in lingua classica o 
colloquiale fiorita nell'Egitto dell'Ottocento all'epoca della Nahda. Un altra forma in versi 
usata sia nella musica religiosa sia in quella profana, è il mawwal, breve componimento 
poetico espressamente concepito per essere totalmente improvvisato su un ritmo libero.  
 
 
II. 08 La musica religiosa popolare: dhikr e madih 
 
Tutte queste forme, in una veste più popolare e redatte in lingua araba parlata, non di rado 
dialettale, fanno la loro comparsa anche fra i canti del dhikr celebrato pubblicamente. 
Il sufismo tiene in altissima considerazione il dhikr collettivo (cfr. a riguardo gli appunti del I 
modulo) che, specie in occasione dei mawalid (le feste che celebrano l'anniversario della 
nascita del Profeta o dei santi), riscuote una forte partecipazione popolare (si calcola che in 
Egitto forse il 10% della popolazione faccia parte di confraternite sufi). 
 
La celebrazione pubblica del dhikr assume di regola la fisionomia di una una vera e propria 
festa musicale che può durare ore ed ore. Esso si svolge sotto la guida di uno shaykh che può 
svolgere anche la funzione di munshid, o meglio, trattandosi in questo caso di componimenti 
per lo più in lingua popolare, di maddah. A seconda della confraternita che l'organizza, il 
dhikr può svolgersi in modi, luoghi e circostanze diverse, di regola però esso culmina nella 
interminabile e ripetitiva danza sacra, il cui lento crescendo conduce coloro che vi partecipano 
alla percezione della hadra, la presenza divina, e quindi all'estasi (wajn) 
 
Il dhikr, che si apre sempre con la recita del Corano si articola in numerose fasi che includono 
preghiere, invocazioni, Du'a (supplica ad Allah), Takbir, Asmah'u-llah (l'elencazione dei 99 
nomi di Allah), ecc. La parte musicalmente più ricca ed elaborata del dhikr celebrato in 
pubblico è però il madih - letteralmente: "glorificazione" - nel quale il solista (il termine 
maddah indica appunto il cantante di madih), coadiuvato dal coro, canta e improvvisa su testi 



 11

strofici, modellati sulla flasariga di muwashshah, qasida, dawr, oppure liberi tipo mawwal o 
layali. 
 
Rispetto all'inshad colto, il madih ha un carattere molto più estroverso, immediato, 
musicalmente orecchiabile, ma la competenza e il virtuosismo del cantante sono messi alla 
prova non meno severamente. In questi testi religiosi, presi dalla tradizione o composti ex 
novo, in linea con l'illustre produzione poetica del misticismo sufi, si fa uso di un linguaggio 
spesso molto ardito, che sfida le censure della morale religiosa mediante un frequente ed 
esplicito riferimento all'amore carnale, all'amplesso, al desiderio dell'altro. Qeste immagini 
poetiche vengono interpretate come metafore dell'amore divino, secondo il gusto del ghazal, 
l'antico genere di poesia amorosa sufi che compare quasi immancabilmente nei testi di madih. 
In Egitto i maddah godono di un largo seguito popolare, la loro musica ha una vasta 
circolazione (soprattutto in cassetta), viene trasmessa alla radio e alcuni di essi come Shaykh 
Ahmad al-Tuni, Shaykh Yasin al-Tuhami, Shaykh Ahmad Barrayn hanno raggiunto una 
notorietà internazionale nel circuito della world music, con cd pubblicati e distribuiti da case 
discografiche straniere. 
 
L'esempio seguente propone la parte iniziale (fino a 13:22) e la parte conclusiva (da 13:22 alla 
fine): di un madih interpretato da shaykh Ahmad Barrayn con l'accompagnamento del coro in 
funzione responsoriale, della percussione e con l'intervento iniziale del flauto gharb (una 
varietà di nay). Si noti la lenta e progressiva accelerazione del ritmo (nell'insieme il brano 
dura circa mezz'ora) Il pezzo si apre per l'appunto con un taqsim gharb, cui segue 
un'improvvisazione vocale (mawwal) che porta all'entrata del canto strofico su ritmo misurato 
in quattro, nel quale viene dato largo spazio all'improvvisazione vocale del solista. Il ritmo in 
quattro tempi è il ritmo d'obbligo nei canti sufi che accompagnano la danza, per consentire ai 
partecipanti un preciso movimento oscillante del corpo e della testa da sinistra a destra. Nel 
corso dell'esecuzione Ahmed Barrayn si cimenta in improvvisazioni molto libere e fantasiose, 
fra le quali si ascolta (da 08:08 a 08:42 circa) un'esplicita citazione del tema conclusivo di una 
delle canzoni più celebrate e amate del tardo repertorio di Umm Kulthūm, al-Atlal ("Rovine"), 
una qasida musicata da Riyad al-Sunbati nel 1967. 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTO 
C-08 Sheikh Ahmad Barrayn 'Ulbet al-Sabr (estratto) 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
Un'interessante documentazione audiovisiva della celebrazione del dhikr in Egitto è stata 
proposta a lezione con il video Celebrating the Prophet in the Remembrance of God: Sufi 
Dhikr in Egypt, realizzato dalla prof. Valerie Hoffman docente di antropologia della religione 
presso la Illinois University di Urbana-Champaign. 
Oltre allo script del video distribuito a lezione, un approfondimento dei contenuti di questo 
video si può leggere nel sito: http://www.unomaha.edu/~wwwjrf/hoffmans.htm. 
 
Un ulteriore resoconto molto dettagliato e aggiornato su inshad, dhikr e madih in Egitto si 
deve a Michael Frishkopf, Inshad Dini and Aghani Diniyya in Twentieth Century Egypt: A 
Review of Styles, Genres, and Available Recordings, Middle East Studies Association 
Bulletin, winter 2000. L'autore è docente presso l'University of Alberta (Canada). L'articolo è 
consultabile online all'indirizzo: 
http://w3fp.arizona.edu/mesassoc/Bulletin/34-2/34-2%20Frishkopf.htm 
 



 12

II. 09 La tradizione della musica strumentale 
 
All'interno della vasta area geografica dove viene coltivata l'arte del maqām, si è soliti 
distinguere cinque grandi regioni stilistiche: il Maghreb, l'Egitto, la Siria, l'Iraq e la penisola 
arabica. A parte le numerose diversità di varia natura (nomenclatura, repertorio e carattere dei 
maqāmat più utilizzati, strumenti, forme musicali, ecc.), uno degli elementi che accomunano 
queste diverse aree fin dal Medioevo è proprio la predilezione per un'organizzazione formale 
che prevede, sia nella musica religiosa, sia in quella profana, l'alternarsi di brani strumentali e 
vocali disposti in una lunga suite che può raggiungere la durata anche di parecchie ore. 
Nel Maghreb si tramanda tutt'ora l'insigne repertorio arabo andaluso della nûba (o nawba), 
largamente caratterizzato dalla poesia del muwashshah e che a seconda delle regioni 
(Marocco, Algeria, Tunisia) presenta differenze di stile e di forma (per un esempio, cfr. I 
Modulo, A-03-04). 
In Egitto, da almeno centocinquant'anni a questa parte, si è imposta la wasla, una suite sul cui 
impianto formale è fiorita la musica della Nahda, e su cui si sono fondati e si fondano 
ampiamente tanto la musica religiosa sufi, quanto la musica di intrattenimento nei locali 
pubblici, nonché la moderna ughniyya cresciuta e affermatasi a partire dagli anni Trenta ad 
opera di Umm Kulthūm. 
Anche la musica siriana, raccolta attorno alle due scuole di Damasco e Aleppo, coltiva la 
propria particolare suite, denominata fasil (ma si incontrano anche wasla e nawba, cfr. C-06, 
C-07), mentre in Iraq sopravvive la nobile e antica tradizione del maqām al-'iraqi che si 
compone nella imponente struttura del fasl, una suite vocale e strumentale che può 
raggiungere le tre-quattro ore di durata. 
 
Nella cornice della suite, in alternanza con gli episodi vocali, vengono inserite le diverse 
forme strumentali, definitesi in varie epoche e aree geografiche, nelle quali si può fare una 
distinzione fondamentale. Da un lato il taqsim, ovvero l'improvvisazione solista, spesso 
virtuosistica, nella quale si esplica pienamente l'arte del maqām. Si tenga presente che i 
maqāmat, suddivisi in "generi" si avvicinano al centinaio, per cui i musicisti, anche i più colti, 
non praticano l'improvvisazione sull'intero repertorio, ma hanno un loro repertorio 
selezionato. Dall'altro lato ci sono le forme composte - ma sempre tramandate oralmente, 
almeno fino al recente passato. A volte si tratta di composizioni di autore anonimo, antiche di 
secoli, altre volte sono opera di autori conosciuti, vissuti in epoca più recente.  
 
Si incontrano forme quali la dulab, la tamilah (di origine egiziana), il bashraf e il sama'i, 
forme queste ultime derivate dai corrispondenti modelli turchi-ottomani del peshrev e del 
semai e adottate nell'ambito della musica araba nel corso XIX secolo. Si tratta per lo più di 
composizioni brevi, che si esauriscono nell'arco di pochi minuti (una dulab è una melodia che 
pò durare pochi secondi) con funzione di preludio, intermezzo o conclusione  all'interno di 
una suite. 
Una breve dulab si ascolta come introduzione al muwashshah Ya mîmati (C-10); si confronti 
il brano con C-11, dove viene presentata un'esecuzione più recente della stessa composizione 
e dove la dulab è assente. Esempi di taqsim si ascoltano nella wasla in maqām sabâ 
dell'Ensemble al-Kindi (C-07: 02:50; 06:24) e all'inizio di C-08. Sempre C-07 inizia con un 
bashraf , mentre a 04:42 viene eseguito un sama'i (cfr. sopra, § Le forme classiche della 
poesia per musica e il sufismo). 
 



 13

II.10 Il takht 
 
Come si può facilmente immaginare, il mondo arabo, così differenziato al proprio interno, 
annovera una grande quantità e varietà di strumenti musicali che possono combinarsi fra loro 
nell'esecuzione dei vari generi musicali, sia puramente strumentali sia vocali. 
La formazione classica della musica araba è il takht che comprende un ristretto numero di 
strumenti a corda, a fiato e a percussione (cfr. C-07, C-09, C-10) 
Il takht è in altre parole un organico strumentale variabile - diciamo da 3 a 6 esecutori - i cui 
strumenti fondamentali (tutti di origine molto antica e le cui caratteristiche variano da regione 
a regione) sono i seguenti: 
 
al-‘ūd ("il liuto", trascritto spesso alla francese come oud), armato con 5 corde (di cui 4 corde 
doppie + una singola) e cassa "piriforme" (ossia a forma più o meno di pera). E' considerato il 
sovrano degli strumenti arabi, anche perché tutto il sistema arabo dei maqām elaborato dai 
grandi trattatisti del passato è stato creato facendo riferimento allo ‘ūd 
 

 
 

[foto: http://www.larkinam.com/MenComNet/Business/Retail/Larknet/Catalog] 
Nota 
Negli esempi dell'antologia audio non c'è nessun brano nel quale si ascolti uno ‘ūd in primo piano. 
Per ascoltare qualche taqsim (improvvisazone) di questo strumento in formato Real audio potete 
visitare www.zeryab.com che ha una pagina dedicata ai taqsim (vi potrete ascoltare assoli di ‘ūd, 
qānūn ecc.). Vi consiglio di ascoltare gli esempi nella parte inferiore della pagina (ad es. l'iraqeno 
Munir Bashir che è stato uno dei maggiori virtuosi di ‘ūd di questo secolo). 
L'indirizzo è: http://www.zeryab.com/Etaksim.html 

___________________________________________________________________ 
 
 
Qānūn: è uno strumento con la cassa armonica a forma di trapezio su cui sono tirate le corde 
(72-75, ma il numero può variare sensibilmente) che vengono pizzicate con dei plettri di 
metallo fissati alle dita. Un taqsim qānūn si può ascoltare in C-07 a 02:50) 
 

 
 

[foto: http://www.larkinam.com/MenComNet/Business/Retail/Larknet/Catalog] 
 



 14

Kamanja (kamanche o, in turco, kemencé): è uno strumento affine al violino a quattro corde 
con una piccola cassa armonica di forma sferica. Si suona con un archetto, da seduti, 
tenendolo posato verticalmente sulla coscia sinistra. Da oltre un secolo a questa parte viene 
molto spesso sostituito col violino occidentale. Un altro antico strumento a corda che si suona 
con l'archetto è il rabab (rababa, rebab) che ha solo 2 corde, la cassa allungata, ma ha un 
carattere più folklorico e contadino e non viene utilizzato nel takht. 
 

 
 

[foto: http://www.larkinam.com/MenComNet/Business/Retail/Larknet/Catalog] 
___________________________________________________________________ 

 
 
Nay (in turco: ney). E' un flauto di canna a sei fori di dimensioni variabili che si suona 
appoggiandolo all'angolo della bocca e tenendolo in una caratteristica posizione inclinata. E' 
uno strumento particolarmente amato dai sufi che al suono del nay (secondo l'immagine di 
una celebre poesia di Rumi) associano il lamento dell'anima che desidera ricongiungersi a 
Dio. Il suono del nay (o di flauti similari) si può ascoltare in: A-09 (da 01:50), A-10 (da 
01:57), A-11, C-07 (06:24). 
 

 
 

[foto: http://home.att.net/~maged.k.mikhail/pictures.htm] 
 
Il lamento del flauto 

 
Ascolta il flauto di canna e il suo lamento, come canta la separazione: 
dalla giuncaia mi hanno reciso, 
e da allora il mio lamento fa gemere l'uomo e la donna. 
Io chiamo un cuore che la separazione strazia, 
per rivelargli il dolore del desiderio. 
Ogni essere che sta lontano dalla sua fonte  
aspira al tempo in cui le sarà unito. 
Fuoco e non vento: è tale il suono del flauto. 
Perisca chi non ha questa fiamma! 
Fuoco dell'amore nella canna, ardore dell'amore nel vino! 



 15

Nây, compagno per chi vive separato dall' Amico, 
e i cui accenti squarciano i nostri veli: 
lui, veleno e antidoto, confidente e amoroso, 
chi mai ne vide l'eguale? 

(Jalâl ad-Dîn Rûmî, XIII sec.) 
 

[tratto da: I mistici dell'Islam. Antologia del sufismo, a cura di Eva de Vitray Meyerovitch, 
Guanda, Parma 1991] 

___________________________________________________________________ 
 
 
Riqq (reqq). E' un piccolo tamburo "a cornice" con una sola pelle e dei piccoli cimbali (= 
sonagli di metallo) inseriti nella cornice di legno. Oltre al riqq, esistono molte varietà di 
tamburi a cornice di varie forme e dimensioni, con o senza sonagli e denominati in vari modi 
(duff, tar, bendir). Quest'ultimo anch'esso di varie dimensioni è un tamburo a cornice dotato 
di alcune corde che sfiorano la pelle, producendo alla percussione un particolare "ronzio". 

 
[immagine: http://almashriq.hiof.no/lebanon/700/780/fairuz/legend/instruments.html] 

________________________________________________________________ 
 
 
Derbukka (darabukkah, ecc.), chiamato anche tabl: tamburo a forma di calice, con una sola 
pelle. Si suona da seduti tenendolo sdraiato sulla coscia (con la pelle quindi in verticale). Lo 
strumento tradizionale è in terracotta decorata con una pelle di pesce (molto sottile e molto 
sonora). Oggi è fabbricato in ghisa e monta una pelle sintetica. 
 

 
 

[foto: http://www.larkinam.com/MenComNet/Business/Retail/Larknet/Catalog] 
________________________________________________________________ 

 
 
Il takht, nelle sue varie combinazioni, ha espresso per secoli la sonorità tipica della musica 
araba. A partire dal XIX secolo, il takht è stato via via integrato con l'inserimento in numero 
crescente di strumenti ad arco europei (violini, violoncelli, ecc.) e poi, nel XX secolo, con 
l'introduzione di altri strumenti come fisarmonica, pianoforte, chitarra elettrica, tastiere 
elettroniche, ecc. L'allargamento dell'organico ad altri strumenti è un fenomeno largamente 
diffuso, che non riguarda solo la musica pop più occidentalizzata, ma si riscontra anche nella 



 16

musica che viene considerata turath (letteralmente: eredità), ossia classica, quale quella di 
Umm Kulthūm, al-Sunbati, 'Abd al-Wahhab, ecc. Oggi l'uso del takht è ormai riservato alla 
musica religiosa di ispirazione sufi e a quelle esecuzioni musicali che intendono ricollegarsi 
alla tradizione classica pre-moderna o comunque anteriore al XX secolo. 
 
 
II.11 Excursus storico. L'Egitto nel XX secolo 
 
Già ripetute volte nelle pagine precedenti, il nostro discorso ci ha portati a focalizzare lo 
sguardo sull'Egitto al quale in effetti dedicheremo la parte conclusiva del nostro itinerario. 
Non a caso, poiché è proprio l'Egitto che dal XIX secolo in poi ha fatto da traino alla rinascita 
e insieme alla modernizzazione della musica araba nel suo insieme. 
Nel XIX sec. l'Egitto era all'avanguardia fra i paesi arabi nel processo di modernizzazione 
dell'agricoltura, nell'industrializzazione e nell'urbanizzazione che in pochi decenni fece del 
Cairo la metropoli più popolosa del Medio Oriente. Questo sviluppo si è accompagnato a 
ricorrenti crisi sociali e politiche in un paese che, nella seconda metà del XIX sec., sebbene 
fosse ufficialmente ancora territorio dell'Impero Ottomano, era in realtà largamente autonomo 
e quindi obiettivo ambitissimo degli interessi economici delle grandi potenze europee. 
 
In conseguenza di ciò, nel XX secolo l'Egitto ha vissuto da un lato le tensioni e i conflitti con 
il potere coloniale inglese che nel 1882 vi aveva insediato un suo protettorato, anche al fine di 
tenere sotto controllo una nuova e vitale via di comunicazione come il canale di Suez 
inaugurato nel 1869. Per altro verso la storia moderna dell'Egitto è segnata dalle vicissitudini 
di una monarchia e di un potere largamente corrotti, coinvolti in inestricabili intrecci d'affari 
con gli inglesi che hanno prodotto crisi ricorrenti, rivolte, bancarotte, fino alla rivoluzione del 
1952 che segnò la caduta della monarchia e portò alla proclamazione della repubblica sotto la 
guida del presidente Jamal 'Abd al-Nasir (Nasser). 
 
Nonostante l'indubbia connotazione dittatoriale, il regime di Nasser ha rappresentato per 
l'Egitto un periodo di sviluppo eccezionale, con aspetti simili a ciò che il governo di Kemal 
Ataturk ha rappresentato per la Turchia. All'insegna del "socialismo arabo" da lui teorizzato, 
Nasser avviò una poderosa politica di modernizzazione, di riforme sociali e di laicizzazione, 
contrastando e neutralizzando quel movimento panarabo e integralista dei Fratelli Musulmani 
che costituisce l'avanguardia storica del fondamentalismo islamico dei nostri giorni. Sotto il 
suo governo l'economia e la società egiziana ricevettero un fortissimo impulso che ne 
consolidò la leadership nel mondo arabo. 
 
Alla morte di Nasser, nel 1970, gli succedette il suo più stretto collaboratore, Anwar Sadat 
che, via via, mutò alquanto gli orientamenti del regime. Poco prima di essere ucciso in un 
attentato (1981), Sadat aveva avviato infatti un processo di democratizzazione, aprendo nel 
contempo un dialogo con l'Occidente e con gli Usa, e firmando quella pace con Israele che 
probabilmente gli è stata fatale facendolo finire nel mirino dei terroristi islamici. 
 
A tutt'oggi, sotto il governo di Hosni Mubarak, l'Egitto resta il principale interlocutore 
dell'Occidente fra i cosiddetti "paesi arabi moderati", mentre al proprio interno combatte una 
cruenta e sorda lotta per tenere a freno il fondamentalismo islamico. 
 



 17

II.12 La musica egiziana dalla Nahda all'affermazione dell'industria discografica 
 
Nahda, già lo sappiamo, vuol dire rinascita. Il XIX secolo per la musica egiziana è in effetti 
una sorta di rinascimento nel quale si avvia un originale processo di rivalutazione della 
identità musicale araba, largamente decaduta durante il lungo periodo di dominazione 
ottomana. Si trattò per un verso di una riattivazione dei legami con la tradizione antica, per 
altro verso di un grande sforzo di rinnovamento e di modernizzazione nei confronti di una 
tradizione locale che gran parte dei musicisti e degli intellettuali vedevano come stagnante, 
confinata negli stilemi consunti di un folklore contadino e dialettale, in gran parte estraneo 
all'eredità della grande tradizione araba classica che da secoli languiva, priva di spinte 
vivificatrici o di personalità musicali di rilievo, capaci di rilanciarne le sorti. 
 
Musicisti come Abduh al-Hamuli (1845-1901) Muhammad Uthman (Osman, 1855-1900), 
Shaykh Yûsuf al-Manyalâwî (1847-1911; cfr. C-09) si proposero di rinnovare la tradizione 
compositiva delle lunghe suites arabo-andaluse e orientali, ricuperarono le forme classiche 
della poesia per musica (muwashshah e qasida) e ne consolidarono di nuove (dawr). 
Nell'Ottocento, in Egitto, si afferma così la wasla, forma moderna della suite che, dal XIX 
sec. in poi, ha costituito l'ossatura della musica colta, e ha esercitato una notevole influenza 
anche sullo sviluppo della canzone moderna (ughniyya), facendo da modello alla cosiddetta 
"canzone lunga" sviluppatasi in particolare con Umm Kulthūm (cfr. Danielson 1997: 145-6). 
Il movimento di rinascita culturale fu di portata più ampia, non solo musicale, e fu 
particolarmente vivace negli anni Sessanta e Settanta, all'epoca del regno del khedivé Ismâ'il 
Pascià (il titolo di khedivé era un titolo concesso dal sultano di Istanbul). 
 
Fu in questo periodo che cominciò a diffondersi l'abbigliamento alla effendi (in turco: 
signore), con l'abito occidentale e il fez (il copricapo turco in feltro a tronco di cono), in luogo 
della jallabiyya, ossia la tradizionale lunga veste araba, e il turbante. In genere era proprio 
l'abbigliamento a denotare l'orientamento culturale di un intellettuale o di un artista.  
 
Per quanto riguarda la musica gli effetti del rinnovamento furono molteplici. Nello stesso 
periodo, mentre si rafforzava la presenza della musica e dell'opera occidentale (con la 
fondazione ad es, del Teatro dell'Opera del Cairo dove nel 1871 si tenne la "prima" dell'opera 
Aida di Giuseppe Verdi), prese il via lo sviluppo di un teatro musicale arabo ad opera 
soprattutto di Shaykh Salâma Hijâzî (1852-1917) e poi di Sayyid Darwish (1892-1923). 
 
La vita musicale trovò alimento nel moltiplicarsi dei concerti che si tenevano nei saloni di 
ricevimento delle residenze aristocratiche o della ricca borghesia, ma anche nei caffé e nei 
locali che si aprivano nelle maggiori città del paese in rapida espansione, specie al Cairo. Nel 
corso di questo sviluppo la wasla, ossia la rinnovata tradizione musicale colta, ha esteso la sua 
influenza sull'innodia religiosa delle confraternite sufi, avviando quella progressiva 
compenetrazione stilistica fra i due ambiti che è restata da allora una caratteristica della 
musica araba moderna. 
Un concerto o una serata all'epoca della Nahda durava ore, e prevedeva in genere l'esecuzione 
- distanziata da lunghi intervalli - di tre suites (wasla) ciascuna delle quali aveva una durata di 
un'ora e più. Date le caratteristiche, si capisce bene che una serata si prolungava in realtà fino 
alle prime ore del mattino. 
 
Il mercato egiziano fu straordinariamente ricettivo nei confronti delle nuove tecnologie della 
riproduzione sonora. Già negli anni '90 sui giornali si reclamizzavano fonografi e 
grammofoni. E, a partire dal 1904 si registrò il rapidissimo espandersi dell'industria 



 18

discografica. La diffusione del grammofono e del disco a 78 giri, che presero rapidamente il 
posto del fonografo a cilindri, fu senza dubbio di grande aiuto al diffondersi del nuovo 
classicismo della Nahda, la cui concezione musicale tuttavia si scontrò con un ostacolo per 
lungo tempo insormontabile: la facciata di un disco infatti poteva accogliere appena tre minuti 
o poco più di musica. Mentre un concerto dal vivo prevedeva tempi molto lunghi per dar 
modo al pieno esplicarsi del tarab, quel fondamentale rapporto di complicità e di empatia fra 
esecutori e pubblico che costituisce la principale finalità estetica della musica araba in 
generale. Per di più la seduta di registrazione, almeno fino alla metà degli anni '20 quando fu 
introdotta la registrazione elettrica (col microfono), imponeva agli interpreti di rivolgersi a un 
grande "imbuto" che doveva captarne i suoni, il che snaturava completamente il carettere di 
una performance che era tradizionalmente vissuta dai musicisti in stretto rapporto con il 
proprio pubblico. 
 
Una composizione vocale in più strofe (qasida, dawr, ecc.) che prevedeva anche consistenti 
interventi improvvisati, non pooteva essere esaurita in tre minuti. Così si registravano le 
composizioni su più facciate, ogni volta interrompendosi e riprendendo poi dal punto dove si 
era arrivati. Fra i musicisti ci fu chi non seppe mai adeguarsi a questa condizione, altri invece, 
come Shaykh Yûsuf al-Manyalâwî, Shaykh Salâma Hijâzî (1852-1917), Darwish al-Hariri 
(1881-1957), Ali Mahmud (1881-1946) vi si adattarono con buona disinvoltura e divennero i 
protagonisti della scena musicale e discografica all'avvio del nuovo secolo. 
 
Il grammofono era inizialmente un articolo di lusso, un vero e proprio status symbol che solo 
le persone più facoltose potevano permettersi. Ciononostante la diffusione del nuovo mezzo 
fu piuttosto rapida e capillare. Nelle città come nei villaggi le famiglie più agiate erano solite 
invitare i vicini ad ascoltare musica (Umm Kulthūm ascoltò da bambina i primi dischi a casa 
del sindaco del villaggio dove risiedeva). Ma il grammofono divenne una componente 
abituale anche nei caffé e nei pubblici esercizi, mentre numerosi erano gli ambulanti che 
portavano anche nei posti più sperduti il loro carretto su cui era fissato un grammofono, 
offrendo al loro pubblico qualche minuto di musica per pochi spiccioli. A ciò si aggiunga il 
fatto che l'espansione del mercato discografico, fino alla fine degli anni '20, fu favorita dal 
costante diminuire dei costi, sia degli apparecchi, sia dei dischi a 78 giri. 
 
La rapida diffusione del fonografo e del disco marciò in parallelo al formarsi di un pubblico 
cittadino e borghese sempre più vasto, attratto dalla modernizzazione e via via assuefatto al 
gusto corrente della breve durata imposta dal disco. Un pubblico ai cui occhi la musica della 
Nahda apparve presto come un genere anacronistico a fronte di nuovi generi di più facile 
presa e più adatti alla veste discografica, alcuni dei quali venivano divulgati anche dal nuovo 
teatro musicale (per esempio la taqtuqa, una canzone relativamente breve e orecchiabile, 
articolata in strofe e ritornello). 
 
La prima casa discografica ad aprire una sede in Egitto fu la British Gramophone. Nel giro 
di pochissimo seguirono la tedesca Odeon, l'inglese Columbia, la Pathé (Francia), la 
Polyphon (Germania). Nel 1914 i libanesi fratelli Baida, titolari della intraprendente 
compagnia Baidaphon con sede a Beirut, aprirono una sede in Egitto, conquistando spazi 
importanti in tutto il mondo arabo. Negli anni '40 la Baidaphon egiziana venne ribattezzata 
Cairophon Records. Subito dopo la prima guerra mondiale, l'armeno-egiziano Setrak 
Mechian avviò al Cairo l'attività della casa discografica Mechian che proseguì fino agli anni 
'40. 
 



 19

Nei decenni successivi, un'altra casa importante casa discografica locale fa la sua comparsa 
nel panorama egiziano, la Misriphon, fondata alla fine degli anni '40 dal cantante e attore 
Muhammad Fawzi. Nel 1957 Umm Kulthūm sottoscrisse un contratto di esclusiva con questa 
compagnia, cui rimase legata fino alla fine della sua carriera, anche dopo che, nel 1964, la 
Misriphon fu rilevata dalla nuova compagnia statale Sawt al-Qahirah (Sono Cairo). Si calcola 
che nell'ultima parte della sua carriera, la sola Umm Kulthūm coprisse il 40/50% di tutte le 
vendite della Sono Cairo. In precedenza, a partire dal 1923, la casa discografica principale di 
Umm Kulthūm era stata la Odeon (salvo una breve parentesi di circa un anno con la 
Gramophone). 
 
Le cifre che gli artisti più quotati ricevevano erano eccezionalmente alte rispetto ai guadagni 
che un musicista poteva ottenere al di fuori dell'attività discografica. Già nel 1926 il contratto 
di Umm Kulthūm con la Odeon le assicurava qualcosa come 50 lire egiziane per ogni 
registrazione (pari a 250$ Usa). Un anno dopo, a seguito del suo rientro dopo la parentesi con 
la Gramophone, il compenso era raddoppiato, e le veniva corrisposto un anticipo annuo sulle 
vendite pari a 10.000 $Usa. Per avere un'idea del primato che già allora Umm Kulthūm 
deteneva, basti dire che in quegli anni Salama Hijiazi e Muhammad 'Abd al-Wahhab 
guadagnavano rispettivamente 20 lire e 10 lire egiziane a registrazione. 
 
Anche i dati di produzione e di vendita sono piuttosto impressionanti. Nel 1913-14 l'Odeon 
aveva in catalogo circa 450 titoli di artisti locali, mentre si è calcolato che verso il 1929, anno 
di massima espansione dell'industria discografica egiziana prima della crisi, le varie 
compagnie discografiche nell'arco di 25 anni di attività avessero pubblicato circa 725.000 
facciate, pari a una media di circa 250 nuovi dischi a settimana. Stando alla testimonianza 
della Odeon, in quegli anni Umm Kulthūm vendeva oltre 15.000 dischi in tre mesi (cfr. 
Danielson 1997: 54-5). Nei cataloghi si trovavano musiche di ogni genere. Fra esse il 
repertorio dei cantanti famosi faceva la parete del leone, con brani di stile classico 
(muwashshah, qasida, dawr - cfr. C-09; C-10) e, via via, generi più "leggeri" o quantomeno 
più agili (derivati dal teatro e più tardi dal cinema) come taqtuqa, monologo e ughniyya (un 
termine entrato nell'uso dagli anni '30 in poi - cfr.: D-01; B-14; C-12; D-02). Tuttavia si 
pubblicavano anche brani strumentali, né mancava la musica religiosa, dalla recitazione del 
Corano, all'innodia sufi. 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTI 
C-09 Shaykh Yûsuf al-Manyalâwî Yâ-manta wâhesni (4a facciata del 78 giri originale) 
  (dôr, modulazione a maqāmat diversi) 
C-10 Shaykh Sayyid al-Saftî Ya Mîmati (1a facciata del 78 giri originale) 
  (muwashshah, maqām bayyâtî shûrî) 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
Le registrazioni storiche conservate sono numerose, anche se la qualità sonora delle 
registrazioni meccaniche anteriori alla metà degli anni '20 compromette fortemente la 
possibilità di apprezzare la qualità delle voci e la sonorità dell'insieme. Ci si può fare un'idea 
di queste registrazioni e del relativo repertorio con l'esempio C-09, una registrazione 
Gramophone del 1908 di Shaykh al-Manyalawi che, all'epoca era probabilmente l'interprete 
vocale più rinomato.Si nota lo spiccato carattere eterofonico dell'accompagnamento 
strumentale del takth (in primo piano il qānūn, ma a tratti si riescono a sentire anche nay e 
violino) rispetto alla linea melodica del cantante che è molto ricca di ornamenti (zakharif) e di 



 20

cadenze improvvisate (qafalat). Il canto si svolge in forma responsoriale con un coro che, data 
la tecnica di registrazione, resta molto sullo sfondo. 
Discorso in gran parte analogo vale per C-10 (registrazione Gramophone del 1910) dove la 
sonorità è decisamente migliore, e sia la voce, sia il takht (con kamanja, ossia violino, qānūn 
e riqq) sono assai più presenti, ma il coro è ancora meno udibile che nell'esempio precedente. 
In apertura si ascolta una breve dulab strumentale e, alla fine un taqsim improvvisato (prima 
del qānūn, poi del violino) 
 
 
II.13 Gli effetti del disco sullo stile e sulla prassi musicale 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTO 
C-11 Firqat al-Mûsîqa al-Arabiyya  Ya Mîmati (estratto, dir. 'Abdel Halîm Nuwîra) 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
Molto interessante è il confronto fra C-10 e C-11, dove il medesimo muwashshah Ya Mîmati 
viene eseguito dall'Ensemble di musica araba egiziano (un complesso sovvenzionato dallo 
stato) in una incisione Sono Cairo del 1971. Il confronto permette di cogliere chiaramente 
l'estrema diversità dell'interpretazione. Nell'esempio più recente siamo infatti in presenza non 
più di un takht, ma di un ensemble orchestrale (firqa) che, analogamente alle orchestre 
occidentali, comprende un certo numero di strumenti ad arco. Inoltre si può notare la totale 
scomparsa del carattere eterofonico e improvvisativo dell'esecuzione: coro e orchestra 
procedono in perfetta sincronia e coordinamento, caratteristica legata al fatto che il brano non 
è più eseguito secondo la prassi mnemonica della tradizione orale (estranea all'idea di una 
restituzione letterale e sempre identica), bensì facendo uso della notazione scritta che produce 
per l'appunto una sonorità molto compatta e precisa, in cui le varianti individuali non hanno 
più spazio. Sono proprio queste alcune delle conseguenze più vistose e controverse sul piano 
della prassi esecutiva e della musica araba in generale prodotte all'affermazione dell'industria 
discografica. 
 
L'improvvisazione e l'eterofonia, ossia gli interventi estemporanei degli interpreti e il loro 
libero interplay, veri e propri pilastri della tradizione orale, presentavano molti inconvenienti 
sul piano discografico. Innanzitutto l'incognita di una registrazione che poteva riuscire non 
soddisfacente e doveva quindi essere ripetuta. Poi la durata estremamente contenuta che era 
assai poco congeniale al dispiegarsi dell'improvvisazione bisognosa di una certa arcata 
temporale. Inoltre, poiché le case discografiche reclutavano a contratto un cantante, spesso 
affiancandogli strumentisti che non erano i suoi abituali accompagnatori, c'era il problema di 
contenere la durata delle prove necessarie a raggiungere una buona qualità esecutiva. Questo 
favorì a poco a poco - non senza resistenze - l'introduzione delle parti scritte che divennero di 
uso frequente sul finire degli anni '30 e che consentivano di accorciare notevolmente i tempi 
di realizzazione di una nuova composizione.  
 
Queste misure che consentivano il contenimento di costi e tempi sul piano musicale 
producevano un'indubbia alterazione del carattere e dello stile, ma avevano un ulteriore 
vantaggio dal punto di vista contrattuale e della possibilità delle case discografiche di far 
valere il proprio diritto di copyright. Poiché era usuale commissionare composizioni nuove, 
averne una versione scritta e registrata tale e quale, rendeva la tutela della proprietà artistica 
molto più certa e indiscutibile, rispetto alle versioni anche notevolmente diverse che 
inevitabilmente erano connesse alla tradizione orale e improvvisativa. Dal punto di vista degli 



 21

interpreti alcuni di questi aspetti erano difficili da accettare, e fu proprio Umm Kulthūm a 
distinguersi per la sua ferma volontà di non accettare imposizioni che snaturassero più di tanto 
le sue consuetudini interpretative. A quanto risulta, fino alla fine della sua carrriera, la celebre 
cantante pretese sempre di suonare con il suo gruppo abituale e senza far uso di parti musicali 
scritte, riuscendo a imporre tempi di prova e di incisione decisamente più lunghi della norma. 
Era un onere aggiuntivo che i discografici erano costretti a sostenere (venendone per altro 
ampiamente ricompensati), e che rese proverbiale la difficoltà, per chiunque, di aver a che 
fare professionalmente con Umm Kulthūm a causa del suo perfezionismo e del suo carattere 
inflessibile. 
 
 
II.14 Il Congresso di Musica araba del Cairo 
 
E' in questo clima effervescente di radicale rinnovamento che, nel 1932 - lo stesso anno in cui 
in Egitto faceva il suo debutto il cinema sonoro - il Ministero dell'Istruzione col patrocinio di 
Re Fu'ad, organizzò il Congresso internazionale di musica araba. Oltre a musicologi e teorici 
arabi (si rilevò la scarsa presenza di interpreti e strumentisti), al congresso prese parte, anche 
una folta rappresentanza internazionale di compositori, musicologi ed etnomusicologi, con 
personalità di spicco quali i compositori Béla Bartók, Paul Hindemith, e gli etnomusicologi 
Curt Sachs e Eric M. Hornbostel, fondatori dell'istituto di Musicologia comparata di Berlino 
alla cui scuola si erano già formati anche un certo numero di musicologi arabi. Di fronte al 
dilagare del nuovo costume musicale, di una musica di facile consumo, rivolta a sempre più 
larghi strati di pubblico, l'ambiente musicale egiziano era già nettamente diviso fra sostenitori 
della nuova musica e dei nuovi mezzi di diffusione di massa e paladini di una concezione 
"alta", artistica ed elitaria della musica. Questi a loro volta si distinguevano fra innovatori 
aperti all'interazione con la musica d'Occidente e difensori della tradizione araba più pura e 
"incontaminata". 
 
Fece scalpore quindi il fatto che, per la quasi totalità, gli studiosi occidentali - in linea con la 
prospettiva predominante dell'etnomusicologia - focalizzassero il loro interesse su quella 
musica folklorica e contadina che gli egiziani consideravano quasi unanimemente l'aspetto più 
retrivo e consunto della loro tradizione musicale, una tradizione che era sopravvissuta a secoli 
di decadenza e stagnazione, e dalla quale il mondo musicale egiziano e arabo si sforzava in 
modo concorde di risollevarsi. Il Congresso vide fronteggiarsi le diverse posizioni senza reali 
possibilità di mediazioni. Gli europei proponevano di preservare (e per certi versi 
"reificavano") un'immagine della musica araba ferma al suo passato rurale e priva di contatti 
con l'Occidente e con la modernità. Esattamente l'opposto di ciò che gli egiziani si sforzavano 
di attuare. E' sintomatico il fatto che gli unici in Egitto a difendere questa tradizione arcaica e 
contadina - nella quale sembra di leggere una sorta di idealizzazione del "buon selvaggio" - 
fossero certi settori dell'aristocrazia locale più nostalgica e tradizionalista, politicamente 
simpatizzante del potere coloniale britannico. 
 
Nel confronto di queste diverse posizioni era già presente la divaricazione fra una visione che, 
pur animata dalla volontà di difendere una cultura dalla perdita della propria identità locale, si 
proponeva come tutore (esterno) di una certa tradizione - una sorta di colonialismo culturale 
in termini rovesciati - e un ambiente musicale egiziano che, pur diversificato, rivendicava il 
diritto di essere protagonista e arbitro in prima persona del proprio sviluppo musicale, anche 
in relazione alla modernizzazione e al confronto con altre culture. 
 
 



 22

II.15 Il cinema. 
 
Il primo film sonoro egiziano è del 1932 e in breve questo nuovo genere di spettacolo decollò 
raggiungendo un successo notevolissimo. Numerose erano le pellicole nelle quali, a vario 
titolo, si trattavano vicende legate al mondo della musica. Questo consentiva di inserire nel 
cast, spesso nei ruoli di protagonisti, cantanti famosi, aumentando notevolmente il richiamo 
del nuovo film. Fra i cantanti che si distinsero anche come attori cinematografici, e che talora 
dovettero proprio al cinema la ragione prima del loro successo, si possono ricordare: 
 
- Farid al-Atrash (1915-1974) 
- Asmahan (1917-1944), sorella di Farid, voce sicuramente fra le più affascinanti di quegli 

anni e la cui misteriosa morte per annegamento (probabilmente un 
omicidio) è oggetto ancor oggi di appassionate discussioni 

- Muhammad 'Abd al-Wahhab (1906-1991) 
- Layla Murad (1918-1995) 
- 'Abd al-Halim Hafiz (1929-1977). 
 
A costoro va aggiunta, naturalmente, Umm Kulthūm, che dichiarò sempre apertamente di non 
considerarsi un'attrice provetta, bensì una cantante prestata al cinema. La sua produzione 
cinematografica, per quanto premiata da un vasto successo, si limitò in effetti a soli sei titoli 
(Widad 1935 - Nashid al-Amal 1937 - Dananir 1940 - Ayida 1942 - Sallama 1945 - Fatma 
1947). 
 
Questo elenco di nomi rappresenta di fatto anche la cerchia più eletta degli interpreti vocali 
del XX secolo che gli egiziani - dagli intellettuali alla popolazione di più modesto livello 
culturale - venerano ancora oggi, collocandoli al vertice della loro recente storia musicale. La 
produzione discografica e concertistica di questi cantanti, (alcuni dei quali furono anche 
strumentisti e compositori) è imponente e molto diversificata, talvolta orientata alla grande 
tradizione classica, a volte più leggera, in lingua colloquiale o dialettale, oppure caratterizzata 
dall'adozione di forme, strumenti e sonorità apertamente occidentalizzate. E' il caso questo di 
'Abd al-Wahhab che fu il pioniere e il massimo artefice di una musica non di rado 
sfrontatamente occidentale, ma al tempo stesso capace di conservare una fortissima e 
riconoscibile identità egiziana e araba. Pur nella grande varietà di stili e caratteri, l'opera di 
questi artisti viene nel suo insieme riconosciuta da parte dell'intero mondo arabo, come 
appartenente alla turath (eredità), ossia alla classicità, al retaggio nobile ed artisticamente 
elevato della musica moderna egiziana e araba. 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTI  
D-01 Umm Kulthūm En kont asameh ("monologo", estratto) 
C-12 Asmahan Ya Habibi Taala (ughniyya) 
C-13 Mohamed Abdel Wahhab Marreyt Ala Beyt el Habayeb (ughniyya) 
C-14 Abdel Halim Hafez Oulli Haga (ughniyya, estratto) 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
I quattro brani elencati formano una rapida carrellata sull'evoluzione stilistica e interpretativa 
della canzone egiziana nel XX secolo, dagli anni '20 agli anni '60 
 



 23

En kont asameh (In kunt asaamih, 1927?) appartiene all'epoca degli esordi discografici di 
Umm Kulthūm. Di durata complessiva di poco inferiore ai 6 minuti (e dunque distribuita su 
due facciate di un 78 giri) la composizione è firmata dalla coppia di autori che fra gli anni '20 
e '30 furono di gran lunga i più fedeli collaboratori della cantante: il compositore Muhammad 
al-Qasabji e il poeta Ahmad Rami. Si tratta di un "monologo" ossia di un testo pensato per 
un'ideale rappresentazione scenica (teatrale o cinematografica) nella quale contrariamente a 
quanto accade nell'"ars rhetorica" tipica del maqām (il brano è comunque in maqām mahur), il 
clima espressivo raggiunge rapidamente il suo climax, anziché sviluppare progressivamente la 
magìa del tarab, a partire da un registro grave, poi sempre più elevato. Nel carattere 
complessivo di questo brano c'è un che di operistico, sia per le allusioni armoniche 
"occidentali" dell'accompagnamento, sia per il timbro strumentale dominato dagli strumenti 
ad arco, sia per la vocalità nel suo insieme, dalla quale è esclusa l'improvvisazione, anche se 
conserva importanti elementi di ornamentazione tipicamente arabi. Ma il carattere forse più 
influenzato dal gusto occidentale è nel modo in cui la musica "dipinge" per così dire lo stato 
d'animo psicologico e sentimentale dell'interprete alle prese con un testo intriso di sensiblerie 
amara e romanticheggiante. Di seguito forniamo il testo dei primi tre distici di questa 
composizione tratti da Danielson 1997 (p. 73). 
 

In kunt asaamih? w-ansa 'l-asiyya, 
ma-akhlass 'umri min loom 'enayya. 

 
Dabbil gufunha kutr il-nuwaah, 
faadit shu'unha wi-nomha raah. 

Tiqul-li insa wa-shfaq 'alayya, 
w-aahii ansa  yis 'ab 'alayya. 

If I were to forgive and forget my grief, 
all my life I would not finish with the  
                                     reproach of my eyes. 

Their eyelids withered from much weeping, 
their tears flowed, their sleep is gone.  

They tell me "Forget, and have pity on me", 
but I cannot do that at all. 

 
Con Ya Habibi Taala, una canzone d'amore incisa da Asmahan nel 1944 al termine della sua 
purtroppo breve carriera, il modello occidentale è ancora più appariscente. 
Indipendentemente dal fatto che sia o meno una canzone da film (ughniyya al-sinama'iyah), il 
carattere  del brano è quello, con uno stile che fa pensare alle canzoni di Farid al-Atrash o di 
'Abd al-Wahhab, sebbene questa composizione sia di autore incerto. Si tratta di musica 
interamente scritta, costruita su un chiaro impianto armonico, mentre forma, ritmo, 
orchestrazione, fraseggio (chiaramente articolato in segmenti distinti), alludono vistosamente 
a stilemi occidentali, fra i quali il tango argentino è forse il modello più prossimo. Su tutto 
spicca la voce affascinante e intensa di questa interprete di cui si racconta la rivalità con Umm 
Kulthūm (la quale, secondo voci infondate ma circolate a lungo, non sarebbe stata del tutto 
estranea alla morte di Amsahan). 
 
L'esempio C-13 è una canzone di Muhammad 'Abd al-Wahhab la cui datazione non siamo in 
grado di stabilire, anche se l'epoca dovrebbe essere compresa fra gli anni '60-70. E' un brano 
che si potrebbe dire paradigmatico dell'abilità impareggiabile di questo compositore nello 
sposare fra loro caratteri e sonorità occidentali con tratti inconfondibilmente arabi, spesso 
memori delle più sottili raffinatezze della tradizione colta. Tipico di al-Wahhab è il gusto 
della sorpresa, un caleidoscopio stilistico che, sorretto da un'invenzione melodica inesauribile 
e accattivante, accosta fra loro sezioni musicali fortemente contrastanti (si ascolti, fra i tanti 
esempi possibili in questa canzone - a 05:47 - l'entrata del ritmo di tango). Dopo un esordio 
discografico all'insegna della qasida e della tradizione colta, dagli anni '30 in poi 'Abd al-
Wahhab ha impersonato la punta più avanzata (mutatawwir) della musica araba e egiziana, 
arefice di ughniyyat caratterizzate da ampi interventi strumentali, orchestrazione 
personalissima, ora estremamente rarefatta ora sontuosa, con organici che arrivano facilmente 



 24

ai 30-40 strumentisti e in cui entrano regolarmente strumenti come la fisarmonica, la chitarra 
elettrica, pianoforte e tastiere elettroniche. Altro aspetto saliente di 'Abd al-Wahhab è la 
vocalità dal tono intimista e sentimentale, un canto a mezza voce, mai sfogato, di cui proprio 
lui fu l'iniziatore; uno stile che rimanda vagamente ai crooner di Hollywood (Sinatra, Bing 
Crosby, ecc.) e che da allora ha incontrato grande fortuna, esercitando il suo fascino su una 
schiera di seguaci fra i quali il più osannato è stato senza dubbio 'Abd al-Halim Hafiz.  
 
L'esempio C-14 ci presenta per l'appunto Halim Hafiz nell'interpetazione di Oulli Haga, una 
canzone del 1961 che reca l'inconfondibile impronta compositiva di 'Abd al-Wahhab. In 
questa ughniyya di media lunghezza (il brano intero dura circa 13 minuti) il cantante accentua 
ulteriormente l'intimità del carattere vocale, sfoggiando quel tono e quel timbro vellutato che 
hanno fatto di lui la voce maschile forse più amata e popolare della musica araba della 
seconda metà del XX secolo. Limitatamente alla parte registrata nell'esempio, riportiamo qui 
sotto il testo tratto da: http://www.romanysaad.com/abdelhalimhafez/lyrics.shtml 
 
Olly haga (testo di Hussein El Sayed) 
[i versi in grassetto indicano il ritornello] 
 

Part 1  

Olly haga, Ay haga. 
Olly haga, Ay haga. 
Ool bahebak, 
Ool kerehtak. 

Ool, ool. 
Ool we mayhemaksh haga. 
Olly ayzak, 
Welly baatak. 
Bas olly ay haga, 
Ay haga, ya habibi. 

Part 2 

Omry matawedt, 
Teba maaya, 
Wetfakar lewahdak. 

Omry, omry matawedt, 
Teba maaya, 
Wetfakar lewahdak. 

Omry, omry dahna el etnen, 
Alb wahed, 
Daketo andy we andak. 

Omry, omry matawedt, 
Teba maaya, 
Wetfakar lewahdak. 

Omry, omry dahna el etnen, 
Alb wahed, 
Daketo andy we andak. 

Wenta ya alby, 
Wenta ya amaly, 
Olly malak, 
Saket leih? 

Part 1  

Tell me something, anything. 
Tell me something, anything. 
Say you love me, 
Or say you hate me. 

Speak, speak. 
Speak and don't worry about a thing. 
Say that you want me. 
Or what has brought you here? 
Just say anything, 
Anything my darling. 

Part 2 

I never got used to 
Having you with me, 
And having you worry by yourself. 

I never got used to 
Having you with me, 
And having you worry by yourself. 

Never. We two have become 
One heart 
That beats for you and for me. 

I never got used to 
Having you with me, 
And having you worry by yourself. 

Never. We two have become 
One heart 
That beats for you and for me. 

And oh my heart, 
Oh my life, 
Tell me what's wrong? 
Why are you quiet? 



 25

Leih? 

Ool ya alby, 
Ool ya amaly, 
Ool mekhaby alaya eih? 
Eih? 

Wenta ya alby, 
Wenta ya amaly, 
Olly malak, 
Saket leih? 
Leih? 

Ool ya alby, 
Ool ya amaly, 
Ool mekhaby alaya eih? 
Eih? 

Ool ya alby, 
Ool ya amaly, 
Ool ya alby, 
Ool ya amaly, 
Ool mekhaby alaya eih? 

Olly haga, Ay haga. 
Olly haga, Ay haga. [ecc.] 

Why? 

Speak my heart, 
Speak my life, 
Tell me what are you hiding from me? 
What? 

And oh my heart, 
Oh my life, 
Tell me what's wrong? 
Why are you quiet? 
Why? 

Speak my heart, 
Speak my life, 
Tell me what are you hiding from me? 
What? 

Speak my heart, 
Speak my life, 
Speak my heart, 
Speak my life, 
Tell me what are you hiding from me? 

Tell me something, anything. 
Tell me something, anything. [ecc.] 

 
 
II.16 La radio e la mediatizzazione della musica 
 
Più del cinema, l'elemento che contribuì ad arricchire e trasformare la vita musicale dell'Egitto 
moderno in senso in parte antitetico alle premesse delineatesi nella prima parte del secolo con 
l'avvento del disco, fu la radio. Le prime trasmissioni radiofoniche in Egitto presero il via 
senza troppa risonanza negli anni '20 ad opera di imprese private. Tuttavia il diffondersi della 
radio, unitamente agli effetti già percepibili della grande depressione seguita al tracollo di 
Wall Street del 1929, segnarono la crisi del mercato discografico. Le prime a risentirne furono 
forse le compagnie straniere. Fu in quegli anni che Gramophone (la celebre etichetta del 
cagnolino), Columbia, Odeon e le loro affiliate si fusero nella prima grande "major" della 
storia del disco: la Electrical and Musical Industry, ovvero, in breve, la EMI.  
 
Finalmente, nel 1934 presero il via le trasmissioni di Radio Cairo, la rete radiofonica 
nazionale, e a quel punto il successo e l'espansione del nuovo mezzo furono incontenibili. La 
radio aveva un potere di diffusione e penetrazione ben più efficace del grammofono. 
L'apparecchio costava assai meno, non aveva ulteriori costi, era meno ingombrante, così che 
non solo i caffé o i ristoranti potevano dotarsene, ma in pratica - e fu proprio questo ciò che 
avvenne - tutti i negozi, i luoghi di ritrovo e le abitazioni private poterono avere il loro 
apparecchio perennemente acceso, grazie a trasmissioni che fin dall'inizio prevedevano otto 
ore di trasmissione giornaliera per poi aumentare gradatamente. 
 
Se questo provocò un forte arretramento delle vendite dei dischi, con la conseguente chiusura 
di compagnie locali (la Mechian fu tra queste) o di filiali di compagnie internazionali, con la 
radio faceva il suo ingresso nel panorama musicale e culturale dell'Egitto un fattore decisivo 
per l'evoluzione della musica. La protagonista indiscussa di questa ulteriore evoluzione fu 
proprio Umm Kulthūm che fece della radio lo strumento col quale riuscì non tanto e non solo 



 26

a consolidare ulteriormente la propria fama già vastissima, ma soprattutto a imporre la propria 
concezione musicale, influenzando profondamente tutta la produzione musicale 
contemporanea. 
 
In buona sostanza, attraverso questo nuovo mezzo di comunicazione, la cantante riuscì a 
reintegrare e a riformulare in una nuova veste destinata a un pubblico di massa molti degli 
elementi della tradizione musicale classica che il 78 giri sembrava avvilire se non rimuovere. 
Finché nel secondo dopoguerra il microsoloco e il long playing le dettero ragione, 
consentendo di affermare anche discograficamente questa prassi musicale - questo almeno 
fino agli anni '70, quando l'avvento del pop e di nuove giovani star fortemente 
occidentalizzate segnò una ulteriore svolta in direzione opposta (almeno in apparenza). 
 
Il rapporto di Umm Kulthūm con la radio fu di natura molteplice, ma riassumibile nella sua 
intuizione delle potenzialità straordinarie del nuovo mezzo di comunicazione e nella sua 
caparbia volontà di assoggettarne la tecnologia alle proprie esigenze anziché viceversa. Da un 
lato la cantante, profuse tutta la sua energia e testardaggine proverbiali al fine di migliorare la 
qualità sonora delle registrazioni e delle trasmissioni. Per altro verso ella cominciò a 
pretendere e ottenere un progressivo allungamento delle singole trasmissioni in modo da poter 
presentare agli ascoltatori canzoni della durata di venti, trenta, quaranta minuti e oltre. 
 
Un'altra sua pressante richiesta, ben presto esaudita, fu quella di ottenere che venissero 
trasmessi i suoi concerti dal vivo, alla presenza del pubblico. Le pretese di Umm Kulthūm 
(che fu sempre irremovibile anche sul piano economico nello strappare le condizioni e i 
compensi migliori in assoluto) erano motivate da precise motivazioni di ordine artistico e 
musicale e furono il fattore determinante, a partire dalla fine degli anni '30, per lo sviluppo e il 
successo di un nuovo tipo di canzone, la cosiddetta ughniyya mutawwala, o "canzone lunga" 
grazie alla quale la musica egiziana e araba di questo secolo, andò incontro a una svolta 
decisiva. Con l'affermarsi della canzone lunga, infatti, venne riabilitata - pur in una veste 
modernizzata e disponibile all'adozione di risorse stilistiche di marca europea - la sostanza e 
in parte anche la struttura della suite classica, la wasla i cui presupposti estetici si rivelarono 
sorprendentemente consoni anche a una musica di larghissima diffusione popolare. 
 
La dilatazione dell'evento musicale e degli spazi concessi all'ornamentazione e 
all'improvvisazione, l'interpolazione di significativi momenti strumentali non avevano una 
finalità puramente stilistica e compositiva, nel senso del ripristinare un legame con la 
tradizione classica. La canzone lunga si abbinava di fatto alla pretesa di Umm Kulthūm di 
esibirsi non in uno studio, bensì di fronte al pubblico, imponendone la presenza e il ruolo 
come interlocutore e catalizzatore emotivo delle sue performances. L'effetto che ne derivò - 
musicalmente decisivo (e nel quale c'è forse la possibile spiegazione dell'incommensurabile 
successo incontrato dalla cantante nei decenni successivi) - fu la riattivazione della dinamica 
del tarab, trapiantata con successo dalla sala da concerto alle nuove modalità di ascolto 
proprie della radio. 
Dal 1939, per trentasei anni fino alla morte della cantante nel 1975, la sera di ogni primo  
giovedì del mese divenne "la notte di Umm Kulthūm", l'appuntamento obbligato per milioni 
di egiziani con la trasmissione radiofonica di un suo concerto dal vivo. 
 
 



 27

II.17 Il fenomeno Umm Kulthūm 
 
Le varie fasi, tutte cruciali, del lungo itinerario musicale di Umm Kulthūm (la cui produzione 
discografica sfiora le 300 canzoni), furono marcate dalle sue successive collaborazioni di con 
compositori e poeti di diverso stile e orientamento, nei cui confronti, con il passare degli anni, 
la cantante esercitò un ruolo che scivolò progressivamente verso un suo coinvolgimento 
sempre più attento e esigente nella fase compositiva. Un atteggiamento che fu all'origine di 
frequenti dissapori o rotture talvolta brusche con i suoi collaboratori. 
 
La prima parte della carriera di Umm Kulthūm, fino alla fine degli anni '30, è segnata dalla 
collaborazione con il compositore Muhammad al-Qasabji e quello che rimase forse il suo 
poeta prediletto, il raffinato e sensibile Ahmed Rami. E' un periodo di produzione 
copiosissima, contrassegnata da una tendenza marcata alla modernizzazione, tanto 
nell'allargamento dell'organico (con l'introduzione del violoncello, del contrabbassso e di un 
certo numero di violini), quanto nello stile compositivo, imperniato soprattutto su monologhi 
(cfr. D-01) e taqatiq [plur. di taqtuqa] la cui notevole forza espressiva è sorretta dalla 
versificazione colta e raffinata di Rami. In questo periodo non mancano qasa'id e adwar [plur. 
di qasida e dawr] che però si debbono in genere ad altri autori. 
Negli anni successivi, nella carriera di Umm Kulthūm entrano in gioco due figure di 
compositori per molti versi antitetici fra loro: Riyad al-Sunbati e Zakariya Ahmad, gli artefici 
principali dello sviluppo e dell'ampliamento dell'ughniyya, nonché partners indiscussi della 
cantante negli anni '40, in quello che viene definito il suo "periodo d'oro". 
 
al-Sunbati è un autore per così dire "neoclassico", fedele a una concezione compositiva tanto 
radicata nella tradizione colta della Nahda, quanto aperto all'introduzione di elementi 
occidentali. Per contro, Zakariya Ahmad continua a indossare turbante e jallabiyya ed è più 
vicino a un coté schiettamente popolare della tradizione egiziana, valorizzato dalla fluente 
vena dialettale del poeta Bayram al-Tunisi. Poco incline all'occidentalizzazione, sia nella 
predilezione di sonorità strumentali contenute, sia nel conio del profilo melodico molto legato 
al maqām, Ahmad si distingue per la straordinaria immediatezza della sua inventiva melodica 
che consegna a Umm Kulthūm alcune delle ughniyyat che diverranno in assoluto fra le più 
popolari e longeve del suo repertorio, parecchie delle quali realizzate per il cinema. Fra esse 
vanno citate almeno Ana fi-ntizaarak (1943, cfr. D-02), il-Awwila fil-Gharaam (1944), la 
taqtuqa Ghanni li Shwayya Swayya (1945, dal film Sallama) [la si può ascoltare più volte nel 
film U.K. A Voice Like Egypt], il- Ward Jamil (1947, dal film Fatma, cfr. B-14). 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTO 
D-02 Umm Kulthūm Ana fi Entezarak (Ana fi-ntizaarak, ughniyya, estratto) 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
L'ughniyya mutawwala Ana fi Entezarak, di cui viene proposta la parte iniziale, è un esempio 
tipico dello stile di Zakariya Ahmad. Vi si può notare il brillante svolgimento melodico in 
maqām hijaz e il recupero di quella leggerezza e trasparenza sonora tipica del takht. Eseguito 
per la prima volta nel 1943, e pubblicato su disco microsolco solo parecchi anni dopo 
nell'esecuzione dal vivo, il brano nella sua interezza raggiunge una durata di 47 minuti. 
 



 28

A titolo di documentazione riportiamo il testo integrale di Ana fi-ntizaarak composto da 
Bayram al-Tunisi con traduzione a fronte [tratto da: http://www.shira.net/lyrics.htm] 
 
[NB: le parti in grassetto indicano il ritornello, la linea tratteggiata corrisponde alla fine 
dell'estratto registrato] 
 

Ana fi inti zahrak 
Khalat nari fi dolouice 
Wi hattaat edee 'alla haddee wi 'adaat 
Bil saniah ghabak wella gait 
 

Ya reit - Ya reitnee omree ma habeit 
Aizah 'araf la tikoun 
Ghadbaan ow shahghil albak insaam 
Hal liktnee min yah'see aoul 
Il ghbah teegheeb allatoul 
Wi a fakar eih illee ganaytoh 
Min zambee ghayrak mah la eit 

Ya reit - Yareitnee omree ma habeit. 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
At 'alim alla gambre il nar 
Wi att sharad wayak il afkar 
Il nismah ah sibha khotak 
Wil hamsa ah sibha khotak 
 
Alla kida ahshahat weam seit 
Wisha founee wi allou it ganait 
 

Ya reit - Yareitnee omree ma habeit 
Tiou adnee bisneen wi ayam 
Wit geenee bi haggag wi kalaam 
 
Dah kalaam 
 
Wit salim wi mor 
 
Ou tikulif wit ooul naseen 

I'm waiting for you. 
I kept my fire inside my ribs. 
And I put my hand on my cheek 
And counted by seconds your absence  
                               and you never came. 

I wish - I wish I never fell in love. 
I need to know if you are upset 
Or if somebody else occupies your heart 
From my hopelessness, you make me say. 
The absence will continue forever 
And I ask myself what did I gain 
From my mistake. Only you are my problem 

I wish - I wish I never fell in love. 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
I anguish on the hot part of the fire. 
My brain is absent from concentration 
With each breath I count your steps 
With each little letter I count your  
                            conversations with me 
I am in this mood morning and night. 
And they saw me and they said  
                            I have become insane. 

I wish - I wish I never fell in love. 
You promised me by years and days 
And you come to me with excuses and  
                                         garbage words 
Those words!! (Say something different  
                                              only nicer) 
You come and shake my hand and  
                                         leave quickly 
Or you don't come and just say "I forgot." 

 
Alla fase cosiddetta "populista" di Zakariya Ahmad (la collaborazione col quale si interruppe 
bruscamente nel 1947), fa seguito una apparente inversione di rotta, con il rafforzarsi del 
sodalizio con al-Sunbati. Questi, insieme al poeta Ahmad Sawqi, firma la perentoria 
ricomparsa nel repertorio di Umm Kulthūm del più classico dei generi poetici e musicali, in 
una veste musicale profondamente aggiornata, ma fortemente ancorata ai suoi tratti originari: 
la qasida. Reduce dai successi clamorosi di una musica squisitamente familiare e 
coinvolgente, Umm Kulthūm si volge ora bruscamente a un genere serio e propone al suo 
pubblico un repertorio difficile e impegnativo, basato oltretutto su una lingua classica che non 
è affatto alla portata di tutti. 
Ai suoi produttori, alquanto allarmati per questa riesumazione della qasida, una scelta 
apparentemente destinata all'insuccesso, Umm Kulthūm risponde che «il suo pubblico è in 
uno stato d'animo sufi». E la risposta di pubblico e critica le dà pienamente ragione. 
 



 29

- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTO 
D-03 Umm Kulthūm Ela Arafat Allah (Ila 'Arafati Illah, qasida, estratto) 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
Questa qasida in maqām huzam, dal carattere assorto e meditativo, restituisce in pieno lo stile 
sfrondato e il particolare tono poetico di questo momento della produzione vocale di Umm 
Kulthūm. Il brano, composto ed eseguito nel 1955, appartiene al novero delle sue registrazioni 
meno note. La versione dal vivo pubblicata su microsolco ha una durata complessiva di circa 
50 minuti. 
La nuova qasida coniata da al-Sunbati (sono una trentina le composizioni di questo genere 
che egli scrisse per Umm Kulthūm) costituisce un capitolo fondamentale della maturità della 
cantante e, fino all'ultimo, questo genere resterà  presente nel suo repertorio. Una delle ultime 
qasa'id di al-Sunbati, al-Atlal ("Rovine", 1966) è certamente una delle canzoni più famose e 
celebrate dell'intera produzione di Umm Kulthūm. E' particolarmente significativo il fatto che 
Shaykh Ahmad Barrayn, come già abiamo osservato (vedi § II.08), introduca in un canto 
religioso sufi (cfr. C-08) una esplicita citazione melodica di questa canzone. 
 
In realtà, sia la deriva popolare del duo Ahmad-al-Tunisi, sia il tono severo, intriso di 
religiosità della coppia al-Sunbati-Shawqi, sono la versione "bilingue" (popolare e colta) di 
un'unica risposta a un sentimento comune di disagio e di smarrimento che la nazione egiziana 
avvertiva in quegli anni molto profondamente e che avrebbe condotto di lì a poco alla 
rivoluzione di Nasser. Erano anni di tensioni, di scandali ricorrenti legati alla corruzione 
crescente della classe politica. In quegli stessi anni guadagnava un consenso crescente il 
movimento fondamentalista dei Fratelli Musulmani, a conferma del fenomeno ricorrente per 
cui l'appiglio all'Islam, per il mondo musulmano, nei momenti in cui sembrano vacillare i 
fondamenti della società civile e dell'identità nazionale, svolge la funzione di valore-rifugio, 
di riaffermazione dell'identità collettiva. 
 
Con questo difficile passaggio, Umm Kulthūm, che era solita descrivere la propria arte come 
capacità di penetrare lo stato d'animo del suo pubblico, ottiene di fatto la sua definitiva 
consacrazione quale interprete dell'identità egiziana più autentica e inalienabile, portavoce 
accreditata del sentimento religioso grazie al suo magistero vocale degno di un'autentica min 
al-mashayikh (= eccellente fra gli shaykh), interprete della spinta verso la modernità e, al 
tempo stesso, capace di parlare al fallaha, al contadino, emblema del mondo dal quale 
anch'essa proviene e di cui (contrariamente alla gran parte dei suoi colleghi artisti) si è sempre 
vantata di appartenere. Con Ahmad prima e con al-Sunbati poi, Umm Kulthūm accumula una 
benemerenza culturale del tutto particolare, in quanto simbolo dell'intero Egitto, in quanto 
capace come nessuno di mettere alla portata di chiunque la turath e la qasida, fondendo 
insieme arte classica, sentimento religioso, stile popolare e tensione verso il nuovo. 
 
Verso la metà degli anni '60 si apre infine l'ultimo grande capitolo della carriera di Umm 
Kulthūm che, dopo un approccio pieno di riserbo e diffidenze durato anni, avvia finalmente la 
collaborazione con l'altro grande protagonista musicale dell'età nasseriana e leader indiscusso 
delle correnti musicali più innovative, Muhammad 'Abd al-Wahhab. Si consideri che fin dagli 
anni '30, uno dei motivi ricorrenti della storia musicale dell'Egitto moderno era stata proprio 
la rivalità fra questi due interpreti, che si contendevano il primato del successo e i favori del 
pubblico. Era l'incontro fra le due facce della musica moderna egiziana, due mondi molto 
diversi, ma egualmente considerati come l'espressione più alta e autentica (asil) della identità 
culturale del paese e del mondo arabo più in generale. 



 30

Il primo frutto della collaborazione fra i due fu Inta 'Umri ("Tu sei la mia vita", 1964). 
L'esordio fu segnato da un successo di pubblico a dir poco folgorante. Inta 'Umri (trascritto 
anche come Anta Oumri, Enta Omri, ecc.) è ancor oggi, insieme ad al-Atlal, l'altro capolavoro 
degli ultimi anni, il brano forse in assoluto più conosciuto ed eseguito di Umm Kulthūm. 
Tuttavia la collaborazione con al-Wahhab costituisce anche uno dei capitoli più controversi 
della vicenda artistica della cantante egiziana, in merito alla quale la critica si divide in 
sostenitori e detrattori. La min al-mashaykh, la custode della turath, capace di rendere 
popolare addirittura la qasida, si misura adesso con le chitarre elettriche, i ritmi di danza 
occidentale, il gusto "esotico" (beninteso un esotico visto da occhi egiziani), variopinto e 
anticonvenzionale di 'Abd al-Wahhab. Pur nel rispetto indiscusso di cui entrambi godevano, 
da parte di molta critica il sodalizio fra i due colossi fu visto come il tentativo di fondere due 
linguaggi che restavano in gran parte estranei, incapaci di compenetrarsi e arricchirsi 
vicendevolmente: di 'Abd al-Wahhab compositore per Umm Kulthūm si disse non faceva 
nulla di diverso da ciò che aveva sempre fatto, e anche Umm Kulthūm restava sempre se 
stessa, con un abbinamento che appariva sostanzialmente sterile (cfr. Danielson 1997: 176). 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTO 
D-04 Umm Kulthūm Anta Oumri (Inta 'Umri, ughniyya, estratto). 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
Il brano si apre con una lunga introduzione strumentale (oltre 8 minuti) che, secondo alcuni 
commentatori, rappresenta il "biglietto da visita" di 'Abd al-Wahhab, il modo per affermare il 
suo ruolo di coprotagonista, prima che l'inizio del canto sposti tutta l'attenzione su Umm 
Kulthūm. Del brano, eseguito dal vivo, si ascolta un estratto di circa 17 minuti su una durata 
totale di circa un'ora. Certamente questa musica presenta alcuni tratti stilistici tipici di 'Abd al-
Wahhab (chitarra elettrica, sonorità rarefatte, ecc.) il quale tuttavia in questo contesto 
abbandona elementi che gli erano da sempre congeniali come lo stile più scopertamente 
armonico (il brano si svolge in maqām kurd) o i ritmi di danza più marcatamente occidentali. 
Rispetto alle registrazioni degli anni precedenti, si può notare come il timbro della voce di 
Umm Kulthūm si sia alquanto "scurito". Nell'insieme la forza e la vivacità dell'interpretazione 
non ne risentono, tuttavia il carattere della vocalità abbandona la ricerca dell'ornamentazione 
brillante, in favore di un accento più drammatico e intenso. 
 
A titolo di documentazione riportiamo di seguito il testo integrale Inta 'Umri composto da 
Ahmad Shafiq Kamil con traduzione a fronte [tratto da: http://www.shira.net/lyrics.htm] 
 
[NB: le parti in grassetto indicano il ritornello, la linea tratteggiata corrisponde alla fine 
dell'estratto registrato] 
 

Ragaa’ouni a’einaik el Ayam illi rahou 
 
A’alamouni andam a’ala El-Madhi wi 
                                                   gerahou 

 
Illi shouftouh kabli ma tshoufak a’inaih 
Omri dhayea’ yehsibouh izay a’alaya? 
Inta Omri illi ibtada b’nourak sabahouh 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 

Your eyes took me back to my days  
                                      that are gone 
They taught me to regret the past and  
                                        its wounds. 

Whatever I saw before my eyes saw you was 
                                            a wasted life. 
How could they consider that part of my life? 
You are my life that starts its dawn  
                                          with your light. 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 



 31

Ad eyh min omri kablak ray w a’ada 
Ya habibi ad eyh min omri raah 

Wala shaf elkalb kablak farhah wahdah 
Wala dak fi eldounya ghair taa’m  
                                             el-jiraah. 

Ibtadait bilwakti bas ahib omri 
Ibtadait bilwakti akhaf la ilomri yijri 
 

Kouli farha eshtakha min kablak khayali 
 
Eltakaha fi nour a’ainaik kalbi w fikri 
 

Ya hayat kalbi ya aghla min hayati 
 
Leih ma kabilni hawak ya habibi badri 

 
Illi shouftouh kabli ma tshoufak a’inaih 
Omri dhayea’ yehsibouh izay a’alaya? 
Inta Omri illi ibtada b’nourak sabahouh 
 

Ellayali el hilwa wil shouk wil mahabah 
 
min zaman w elkalbi shayilhoum  
                                              a’ashanak 

Douk maa’ayah elhoub douk habah  
                                          bhabah min 
hanan kalbi illi taalshoukouh li hananak 
 

Hat a’inaik tisrah fi dounyethoum  
                                              a’ineyyah 
Hat eydak tiryah lilmoustahm eydaiyah 
 

Yahabibi taa’ala w kfaya ill fatna 
Howa illi fatna ya habibi elrouh  
                                                shwayah 

 
Illi shouftouh kabli ma tshoufak a’inaih 
Omri dhayea’ yehsibouh izay a’alaya? 
Inta Omri illi ibtada b’nourak sabahouh 
 

Ya aghla min ayyami 
Ya ahla min ahlami 
Khoudni li hananak khoudni 
Mina el woujoud w iba’idni 
Bia’eid bia’eid ana w inta 
Bia’eid bia’eid wahdeina 

A’ elhoub tisha ayamna 
A’ el shouk tnaam layaleina 

How much of my life before you was lost 
It is a wasted past, my love. 

My heart never saw happiness before you 
My heart never saw anything in life other  
           than the taste of pain and suffering. 

I started only now to love my life 
And started to worry that my life would  
                                  run away from me. 

Every happiness I was longing for  
                                              before you 
My dreams they found it in the light of  
                                                your eyes. 

Oh my heart’s life .. You are more  
                                   precious than my life 
Why I didn't meet your love a long time ago? 

Whatever I saw before my eyes saw you was 
                                                 a wasted life. 
How could they consider that part of my life? 
You are my life that starts its dawn with 
                                                  your light. 

The beautiful nights and the yearning and  
                                              the great love 
From a long time ago the heart is holding  
                                                      for you. 

Taste the love with me bit by bit from the  
                                                    kindness of 
my heart that is longing for the kindness of  
                                                     your heart. 

Bring your eyes close so that my eyes can  
                    get lost in the life of your eyes. 
Bring your hands so that my hands will rest  
                           in the  touch of your hands. 

My love, come, and enough. 
What we missed is not little, oh love of  
                                                       my soul. 

Whatever I saw before my eyes saw you was 
                                                   a wasted life  
How could they consider that part of my life? 
You are my life that starts its dawn  
                                             with your light. 

You are more precious than my days. 
You are more beautiful than my dreams, 
Take me to your sweetness-- 
Take me away from the universe 
Far away, far away. 
I and you far away, far away. Alone. 

With love, our days will awaken 
We spend the nights longing for each other 



 32

 

Salaht beek ayami 
Samaht beek el zaman 
Nasitni beek aalami 
W inseet maa’aak elshagan 

Ragaa’ouni a’einaik el Ayam illi rahou 
 
A’alamouni andam a’ala El-Madhi wi  
                                                   gerahou 

 
Illi shouftouh kabli ma tshoufak a’inaih 
Omri dhayea’ yehsibouh izay a’alaya? 
Inta Omri illi ibtada b’nourak sabahouh 

 

I reconciled with days because of you 
I forgave the time because of you 
With you I forgot my pains 
And I forgot with you my misery. 

Your eyes took me back to my days that  
                                                     are gone 
They taught me to regret the past and  
                                                  its wounds. 

Whatever I saw before my eyes saw you was 
                                                     a wasted life. 
How could they consider that part of my life? 
You are my life that starts its dawn  
                                          with your light. 

 
 
II.18 La musica egiziana dopo Umm Kulthūm 
 
Nei paesi arabi l'eredità di Umm Kulthūm dopo la sua morte è ancora straordinariamente 
presente e popolare. Nelle strade, nei caffé, nelle case, nei suk, radio, registratori a cassette e 
ora anche cd, continuano a trasmettere le sue canzoni. Ma, per l'appunto di stratta di una 
eredità, turath. Umm Kulthūm appartiene ormai al passato, alla classicità. 
La sua lezione è stata raccolta da altri interpreti femminili di valore, fra le quali sono da citare 
almeno Warda e Fairuz. 
 
Warda al-Jaza'iriya, nata nel 1940 in Francia da madre libanese e da padre algerino, è 
diventata una stella della musica egiziana dopo che all'inizio degli anni '60 emigrò al Cairo 
collaborando negli anni successivi con compositori come al-Sunbati e 'Abd al-Wahhab. Ma la 
cantante che più di ogni altro ha raccolto - almeno in termini di enorme popolarità - l'eredità 
di Umm Kulthūm è Fairuz (nome d'arte di Hudad Haddad), nata a Beirut nel 1934 da una 
famiglia di religione cristiano maronita. La sua carriera è contraddistinta dalla stabile 
collaborazione con i fratelli Rahbani, Asi e Mansour Rahbani, la coppia di compositori 
libanesi che ha firmato gran parte delle sue canzoni. Asi Rahbani che sposò Fairuz nel 1954, è 
scomparso nel 1986 e il suo posto è stato preso dal loro figlio Ziad Rahbani. L'itinerario di 
Fairuz e dei Rahbani ripercorre, in versione aggiornata, quel connubio di asil (autentico) e 
mutatawwir (avanzato, progressista) che già era stato il filo conduttore della vicenda di Umm 
Kulthūm. La canzone Beirut Hal Zarafat (un malinconico testo di Bechara El Khoury 
dedicato alla Beirut degli anni d'oro, la città che faceva concorrenza al Cairo, prima che la 
guerra civile la riducesse all'ombra di se stessa) è un buon esempio del suo stile maturo, 
caratterizzato da un timbro vocale molto levigato e di indubbio fascino, molto lontano 
dall'energica asprezza di Umm Kulthūm. 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTO 
D-05 Fairuz. Beirut Hal Zarafat 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
Per molto tempo, fino all'inizio degli anni '90, il nome di Umm Kulthūm, insieme a quello dei 
suoi colleghi altrettanto celebri, è rimasto praticamente sconosciuto in Occidente. Ma l'ondata 
della world music, fra i suoi tanti effetti ha prodotto anche la notorietà internazionale postuma 



 33

di Umm Kulthūm. E' accaduto così che il pubblico occidentale ha "scoperto" questa artista 
proprio quando l'Egitto e il mondo arabo ormai guardavano altrove, attratti dai nuovi 
interpreti locali, dalle star mondiali del rock e del pop e da una produzione musicale 
tecnologicamente avanzata, largamente influenzata dal gusto della pop music e della dance 
music internazionali. Detto in una parola: globalizzazione. 
Mentre in Europa e altrove si iniziavano a produrre o a distribuire su cd le riedizioni dei 
grandi interpreti egiziani, l'Egitto - in modo ben più massiccio - si apriva al consumo della 
musica occidentale. Si tratta di un processo avviatosi già negli anni '70, all'epoca di Sadat e 
della sua progressiva apertura all'Occidente, quando salirono alla ribalta i primi interpreti di 
un nuovo stile popolare, facile e disimpegnato. 
In anni recenti, nello sforzo tipicamente occidentale di inquadrare e classificare 
geograficamente e cronologicamente l'enorme quantità di generi e di stili che il fenomeno 
della world music ha riversato sul mercato internazionale, sono stati coniati o ripescati una 
quantità di termini per identificare ed etichettare questo panorama globale, nel quale 
l'eterogeneizzazione, in accordo con le analisi di Arjun Appadurai, sembra prevalere 
sull'omogeneizzazione. Il risultato è che i discografici e gli esperti occidentali descrivono la 
musica egiziana di oggi con termini quali shaabi (sha'bi, un termine traducibile all'incirca con 
il nostro "pop") e al-jil (generazione), parola quest'ultima che sta a indicare un'ulteriore 
evoluzione stilistica in direzione dance-rock-techno. In realtà più di uno studioso ha osservato 
come questi termini siano ben poco diffusi a lvello locale, dove prevale semmai un'immagine 
di al-musiqâ al-shabâbiyya, ossia "musica dei giovani" (cfr. Danielson 1996: 301). In questa 
proliferazione di artisti famosi ed emergenti in competizione fra loro il dato saliente, come 
sottolinea Danielson, è la percezione da parte di gran parte dell'opinione pubblica egiziana che 
i grandi protagonisti dei decenni passati sono tutti scomparsi e che «there are no good voices 
these days», oggi non ci sono più buone voci (Danielson 1996:299). 
Per avere un'idea, anche da casa propria, dell'ampiezza di questo fenomeno basterebbe 
collegarsi via Internet a siti come il kuwaitiano www.kubbar.com, l'egiziano 
www.cairovoice.com, oppure www.irsal.com (Dubai), o ancora l'americano 
www.aramusic.com (ma ve ne sono innumerevoli altri similari). Vi si incontrano archivi con 
centinaia di interpreti e migliaia di canzoni ascoltabili on line, possibilità di acquistare cd e, 
talvolta, possibilità di scaricare files in formato mp3. Il sito cairovoice.com , ad esempio, 
vanta un archivio comprendente qualcosa come 8400 canzoni (che si possono ascoltare ma di 
cui non è possibile il download) e tutte in versione integrale, incluse le canzoni lunghe di Om 
Kalsoum [sic], nonché i successi appena lanciati sul mercato locale e internazionale dalle star 
più rinomate. 
 
Non ha molto senso in questa sede seguire nel dettaglio le tendenze recenti di questa 
produzione musicale per trarne conclusioni premature e necessariamente miopi sul rapporto 
che in essa si instaura fra identità locale da un lato e carattere globale/cosmopolita dall'altro. 
Come ha scritto Virginia Danielson: «quando i giovani egiziani danzano ai ritmi della Nubia o 
del deserto occidentale, quando assorbono sonorità provenienti dall'estero, quando ascoltano 
la recitazione del Corano [...], essi producono la cultura musicale di una società complessa sul 
finire del XX secolo. Se da tutto ciò stia emergendo una nuova formazione culturale, per il 
momento, resta da vedere». (Danielson 1996: 310; traduz. nostra) 
 
Per di più, in termini molto concreti, si incontrano grosse difficoltà nel documentarsi su una 
produzione che ha una circolazione prevalentemente locale (sia su cassette, sia su cd) e che 
per la gran parte non viene distribuita internazionalmente, se si eccettuano le compilations di 
autori vari e le nuove uscite delle star più recenti e più famose (Amr Diab, Hakim, Mohamed 
Mounir e pochi altri, per limitarsi all'Egitto). 



 34

La questione è stata affrontata ancora una volta da Virginia Danielson in un articolo al quale 
rimandiamo e nel quale si afferma che «il lavoro degli artisti che producono nuova musica si 
indirizza in varie direzioni e non forma un insieme coerente. Come i loro predecessori i 
giovani artisti usano materiali locali; essi non hanno sciolto la loro produzione dai legami con 
i precedenti repertori arabi» (Danielson 1996: 301; traduz. nostra).  
 
A conclusione della nostra ricognizione poniamo una carrellata di esempi che cercano di 
fornire un quadro certo non esauriente, ma forse indicativo del panorama attuale della nuova 
musica egiziana (e araba), una realtà dove consumo locale e circuito internazionale a volte 
coincidono, ma molto più spesso restano estranei uno all'altro. L'aspetto forse più interessante 
e significativo è proprio questo, una circostanza che una volta di più ripropone una situazione 
di separatezza culturale che sembra contraddire la visione di un processo di globalizzazione 
indiscriminata. In altre parole: gli egiziani hanno le loro hit parades nelle quali, come e più 
delle star internazionali del pop, gli artisti locali hanno un ruolo di protagonisti. Si tratta di 
artisti la cui musica adotta con larghezza gli stili e le risorse tecnologiche più alla moda, ma il 
cui successo e la cui fama rimane appannaggio del pubblico locale (o tutt'al più delle 
comunità di connazionali emigrati all'estero) che riconosce questi artisti come espressione asil 
della propria identità egiziana, in quanto proseguono quella prassi ben familiare che è solita 
agganciare la tradizione locale all'innovazione. Questo al di là del declino della qualità 
artistica e dell'assenza di personalità dominanti, una circostanza forse provvisoria, ma di certo 
non inedita nelle vicende musicali egiziane di questo secolo, pur dominato per quasi mezzo 
secolo da Umm Kulthūm. 
 
Il fatto che questi interpreti siano così famosi in patria e sconosciuti o quasi all'estero (come 
accadde del resto a Umm Kulthūm e ad altri grandi) è quasi la riprova del forte radicamento 
locale di questi artisti. Per contro in Occidente, il circuito della world music recepisce una 
fisionomia della musica egiziana di oggi che corrisponde malamente a quella percepita nel 
territorio. Non è una questione solo terminologica (shaabi, al-jil, ecc.). Di fatto - pur senza 
generalizzare - gli artisti presenti sul mercato discografico occidentale che si è soliti 
ricollegare all'Egitto sono in gran parte sconosciuti o quasi al pubblico egiziano (un fenomeno 
questo che certamente non riguarda solo quest'area geografica). Un singolare "strabismo" che 
sembra una versione aggiornata dell'esotismo - inteso come «éloge dans la méconnaissance» 
(Todorov; cfr. § I.16) - un fenomeno, a quanto pare, ancora operante. 
 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
ASCOLTI 
D-06 Ahmed Adawya Slametha om Hasan (shaabi, estratto) 
D-07 Cheb Mami Haoulou (raï) 
D-08 Amr Diab Wala Ala Baloo (shaabi) 
D-09 Aida el Ayoubi Mesabarni (shaabi, estratto) 
D-10 Natasha Atlas Duden (al-jil, estratto) 
D-11 Mohamed Mounir Elnawasy (shaabi, estratto).. 
D-12 Ali Hassan Kuban Esmahana (Nubia) 
D-13 Shaaban Abdel Rahim Akrah Israel (shaabi, estratto) 
D-14 Hakim Tameny Alyk (shaabi) 
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 
 
Ahmad Adawiyyah (D-06) è forse l'apripista della nuova generazione salita alla ribalta negli 
anni '70, il cui stile sembra saltare a pié pari la turath, la tradizione colta, e collegare invece il 
pop e la musica dance ai tratti più popolari o addirittura folklorici della musica egiziana. Il 



 35

brano proposto nell'antologia è una produzione recente, tuttavia il binomio di una vocalità e di 
una musica iterativa (tipica del folklore) su accompagnamento che aggiorna in veste dance 
sonorità quasi tribali è quantomeno eloquente. 
 
Con Cheb Mami (D-07) abbiamo un un artista di raï di fama internazionale, conosciuto e 
rispettato  in Occidente come nel mondo arabo (e, per contro, condannato a morte dai gruppi 
fondamentalisti algerini). Cheb Mami vive a Parigi e non può mettere piede in Ageria, ma la 
sua musica è presente tanto nei negozi europei (cd) quanto nei suk dei paesi arabi (cassette). 
La sua musica è l'esempio tipico di un raï francese" che si differenzia per il suo sound e il suo 
più sofisticato appeal tecnologico dal superstite raï algerino (cfr. Langlois 1996) 
 
Amr Diab, insieme a Hakim, è forse oggi il numero uno della musica pop egiziana, con una 
fama che si estende oltre frontiera all'intero mondo arabo e che, a partire dal 1998 quando 
registrò in duo con Khaled, è via via arrivata anche in Europa e oltreoceano. La sua musica è 
certamente fatta per ballare, tuttavia conserva un inequivocabile richiamo a sonorità tipiche 
nelle quali sembra di ascoltare un takht in versione elettronica. 
 
Aida el Ayoubi (cfr. Danielson 1996) è una delle tante interpreti femminili che oggi si 
contendono il mercato dei paesi arabi e i cui volti seducenti (truccati e acconciati come una 
qualunque star del pop europeo) campeggiano sulle copertine di cassette e cd. L'esempio 
riprodotto appartiene a quello che potremmo definire il mainstream del pop arabo di oggi, 
dove la tecnologia elettronica, la ritmica dance e l'arrangiamento non rimuovono del tutto 
certi caratteri locali (ricchezza melodica, coro responsoriale, presenza di lazimat, ossia di 
interventi strumentali di raccordo, ecc.). 
 
Natacha Atlas è tanto famosa fra gli appassionati della world music, quanto poco nota nel 
mondo arabo. Nata a Bruxelles e cresciuta in un quartiere marocchino, da madre inglese e 
padre ebreo sefardita, questa cantante ha raggiunto la notorietà come componente dei 
Transglobal Underground, gruppo dal nome programmatico che è stato fra i primi artefici 
dello stile cosiddetto global, o addirittura transglobal, caratterizzato dalla ibridazione per via 
elettronica di materiali musicali provenienti dai quattro angoli del pianeta. Nella sua 
produzione come solista la Atlas ha conservato una forte connotazione elettronica che unisce 
al carattere arabo della sua vocalità (di qui l'etichetta al-jil con cui viene contrassegnata la sua 
musica). La sua etichetta  "egiziana", oltre al fatto di aver lavorato in Egitto collaborando con 
musicisti locali e di essere una esperta danzatrice di raq sharki (danza del ventre), le deriva 
anche dall'aver lavorato alla colonna sonora del film Stargate. Per sintetizzare il carattere 
dell'esempio proposto si potrebbe dire che la bilancia dei vari ingredienti pende sensibilmente 
verso Occidente 
 
[A titolo di curiosità mi permetto di segnalare qui una recente esperienza personale, condotta 
con una mia allieva, una studentessa siriana di composizione alla quale ho sottoposto la lista 
dei nomi dell'antologia D. Gli unici nomi che non conosceva erano quelli di Natacha Atlas, 
Ali Hassan Kuban e di Aida el Ayoubi (che è senza dubbio il nominativo meno noto della 
lista). Per contro a nominarle Adawiyya e all'ascolto della sua musica, la studentessa non 
riusciva a trattenere l'ilarità. lasciando trapelare quel certo imbarazzo che si prova quando ci si 
trova in presenza di una musica artisticamente piuttosto squalificata, al limite del kitsch.] 
 
Mohamed Mounir (D-11) e Ali Hassan Kuban (D-12) sono entrambi musicisti e cantanti 
oiriginari della Nubia, la regione dell'alto Egitto con prevalenza di popolazione nera che, negli 
anni '60, a seguito della costruzione della seconda diga di Assuan, è stata costretta a una 



 36

emigrazione di massa. Mounir (cfr. Danielson 1996: 308-9) nei suoi testi rivendica la propria 
etnia, ma canta in arabo-egiziano, in uno stile che, nonostante le sue dichiarazioni, a parte 
qualche accenno di negritudine, si fatica a ricollegare alla Nubia. Di fatto Mounir è una stella 
di prima grandezza del panorama musicale arabo.  
 
Al contrario Ali Hassan Kuban (D-12) canta in lingua della Nubia, e della musica tradizionale 
della sua terra enfatiza la struttura pentatonica e la componente nera. Al punto da introdurre 
nella sua musica una marcata connotazione di blues neroamericano che è diventata la 
caratteristica inconfondibile del suo stile. I suoi testi sono quasi tutti ispirati alla propria terra, 
e al senso di sradicamento. Ma il suo seguito egiziano - a parte forse una ristretta nicchia in 
seno alle comunità nubiane - è scarsissimo. Il suo pubblico è invece per lo più occidentale in 
virtù del fatto che Hassan Kuban, nonostante ami registrare i suoi dischi al Cairo, pubblica in 
prevalenza su etichette occidentali specializzate in world music come Shanachie, Piranha, ecc. 
 
Shaaban Abdel Rahim (D-13) è un artista notissimo e molto amato nei paesi arabi, per la 
stessa ragione che ha fatto parlare di lui in Occidente, additandolo all'esecrazione generale. 
Anni fa Abdel Rahim ottenne un clamoroso successo sul mercato di lingua araba con questo 
brano intitolato Akrah Israel (anche: Bakrah Israel) che tradotto lettralmente significa "Odio 
Israele". Il brano si svolge cin uno stile vagamente funky / hip hop sul quale si sovrappone 
però una vocalità aspra, dai tratti immediatamente popolareschi, quasi da cantore di epica 
folklorica, da cui risulta un connubio indiscutibilmente efficace. Recentemente Abdel Rahim 
ha fatto nuovamente parlare di sé, suscitando nuovo scalpore, per avere realizzato il clip 
musicale per il lancio nei paesi arabi della nuova catena di fast food McDonald denominata 
McFalafel. 
 
Chiudiamo con la star più popolare del momento, Hakim (D-14). Il brano è tratto dal suo 
ultimo album che attualmente ci risulta essere uno dei più richiesti e programmati dalle radio 
egiziane e arabe. La musica oscilla fra stile house e vocalità tradizionale con tanto di coro 
responsoriale, accenni di eterofonia,ecc. 



 37

 
 

GLOSSARIO DI TERMINI E DI NOMI ARABI 
 
 
 
 
 
AVVERTENZE 
Nella lista alfabetica, alcuni termini, per conservare la grafia con la quale li si incontra 
abitualmente, sono preceduti dall'articolo al-. Tuttavia l'ordine alfabetico fa riferimento alla 
parola e non all'articolo. Di alcuni termini viene fornito il plurale quando si discosta 
sensibilmente dalla forma al singolare. 
E' bene tenere presente che la traslitterazione dall'arabo è una materia alquanto complessa che 
dà luogo a grafie molto diverse, anche in relazione alla lingua di destinazione. Esempi tipici 
sono la consonante corrispondente al nostro "sc-", come in "scienza" che viene trascritta 
diversamente in inglese e in francese, oppure le differenze frequenti nell'uso delle vocali. Per 
questo è frequente incontrare grafie discordanti come quelle elencate di seguito. 

Ci sono inoltre due lettere arabe - ع (‘ayn) e ء (hamza) - i cui suoni non hanno 
corrispondenti nelle lingue occidentali. Nella traslitterazione sarebbe opportuno distinguerle, 
ma di norma esse vengono entrambe indicate con un apostrofo rovesciato [ ‘ ], oppure - 
altrettanto spesso - vengono ignorate. Nel nostro caso, poiché abbiamo fatto riferimento non a 
testi in arabo, ma a testi in inglese, italiano o francese che contenevano parole e nomi già 
traslitterati ci siamo regolati empiricamente. 
In modo egualmente empirico ci siamo regolati per quanto riguarda accenti e segni diacritici 
che sono anch'essi piuttosto problematici in sede di traslitterazione (la traduzione italiana di 
Habib Hassan Touma, ad esempio, non usa né accenti, né segni diacritici). Poiché le tre vocali 
della lingua araba (a, i, u) possono essere brevi o lunghe, una corretta traslitterazione 
esigerebbe di mettere un accento circonflesso per indicare le vocali lunghe, o meglio ancora 
un trattino (ā, ī, ū). Nel glossario si è cercato per quanto possibile di collocare correttamente 
gli accenti sulle vocali lunghe, ma nel testo delle dispense si incontrano numerose 
incongruenze. 
 
Alcuni esempi di grafie discordanti riscontrabili frequentemente: 
 
shaykh o sheykh (Egitto, Siria, ecc.), oppure cheikh, cheikha (Marocco, Algeria) 
shaabi - chaabi - sha‘bi 
Abdel Waheb - Abdel Wahab - o più correttamente: ‘Abd al-Wahhab 
Abdel Halim Hafez - ‘Abd al-Halim Hafiz 
Mohamed - Mohammed - Muhammad 
Sayed - Sayyid, ecc. 
dūlāb - dûlâb - dulab 
muwashah - muwashshah 
 
A titolo di curiosità ecco qui una lista di diverse traslitterazioni del nome Umm Kulthūm: 
Umm Kalthum - Umm Kultum - Umm Khalthum - Um Koulthoum - Om Kalsoum - Omme 
Kolsoum - Om Kalsoum - Oum Kaltsoum - Oum Koulsoum - Om Kolthom - Omm Koulsoun 
- Om Kelthoom 
[tratti da: http://sunsite.kth.se/feastlib/mrf/yinyue/arab/uk/UKnames.html] 



 38

adhān  appello alla preghiera (salā). Viene intonato 5 volte nelle 24 ore dall'alto del 
minareto, in modo che tutti i fedeli possano udirlo. In passato era intonato 
dal muezzin (ora ci sono gli altoparlanti con le cassette registrate). 

al-Andalus  Nome arabo della penisola iberica 

asīl  "Autentico", ossia riconosciuto come appartenente alla propria cultura e 
tradizione 

bahha  Lett. "asprezza", qualità vocale molto apprezzata nei cantanti che devono 
saperla controllare adeguatamente. 

bashraf  (in turco: peshrev) Tipo di composizione strumentale diffusasi nel periodo 
della Nahda di origine turco-ottomana 

bendīr  Tamburo a cornice del diametro di 40-50 cm. con una sola pelle. Sul retro 
della pelle sono tese alcune corde che producono una lieve ma caratteristica 
vibrazione (il meccanismo è quello del "rullante" nella batteria). E'diffuso in 
tutto il Maghreb e anche nel Mashriq. 

chaabi  v. sha‘bi 

darabukka  (derbukka) Tamburo a calice in terracotta con 1 sola pelle. Fa parte del del 
takht ed è diffuso in tutto il mondo arabo (cfr. § II. 10) 

darwish  Lett. "povero, che vive di elemosina". E' il membro una confraternita sūfī 

dawr  (dôr, pl adwār) Genere di poesia per musica sviluppatasi nel XIX secolo in 
Egitto. E' in forma strofica e può essere scritta in lingua classica o 
colloquiale 

dervisci  v. darwish 

dhikr  Lett. " ricordo". E' la grande preghiera praticata dagli aderenti al sufismo. 
Può essere celebrata individualmente o collettivamente. In tal caso è inclusa 
nel rito detto hadrā o anche samā‘ 

duff  Tamburo a cornice con una sola pelle dotato di sonagli. E' simile al riqq, ma 
più grande, con un diametro di i 40-60 cm circa 

dūlāb  (pl. dawālīb) Breve composizione strumentale formata da poche frasi. 
Tramandata oralmente, spesso anonima e di epoca antica, la dūlāb si colloca 
di solito all'inizio o alla fine di un brano più ampio (una suite o un brano 
vocale). 

fāsl (pl. fusūl)  E' la grande suite vocale e strumentale del maqām al-‘irāqi. Articolata in 
cinque movimenti (detti anch'essi fāsl) ciascuno basato su un diverso 
maqām, può avere una durata di tre-quattro ore. 

firqa  E' l'ensemble strumentale allargato (violini, violoncelli, strumenti a fiato, 
ecc.) che nel corso del XX secolo si è diffuso nella musica araba 
soppiantando progressivamente il takht. 

ghazal  Forma di poesia erotica particolarmente coltivata dai poeti sūfī nella quale 
l'amore carnale è inteso come metafora dell'amore divino. Nonostante il 



 39

linguggio spesse volte molto esplicito il ghazal entra abitualmente nell'inni 
religiosi del dhikr, sfidando il moralismo dei religiosi più osservanti. 

al-Ghazālī  (Abū Hāmīd al-Ghazālī, XI sec.) E' uno dei più grandi pensatori dell'Islām e 
uno dei grandi mistici del sufismo.  

ghinā  (pl. aghānī) Lett. "canto". Si usa molto di più al plurale. Spesso lo si intende 
nel senso di "canto artistico" (ghinā’ al-mutqan), secondo la tradizione 
avviatasi nello Hijaz nel VII sec. 

ghunna  E' la tecnica della "nasalizzazione" fondamentale nel tajwīd coranico, ma 
applicata anche nell'interpretazione vocale in genere. 

Hadīth  I detti, le sentenze che la tradizione attribuisce a Maometto al di fuori del 
Corano. La raccolta degli Hadīth costituisce uno dei testi sacri dell'Islām, la 
cui veridicità talvolta è tuttavia messa in dubbio dagli studiosi. 

hadrā  Lett. "presenza" E' il rito sūfī nel quale si manifesta la presenza di Dio e nel 
quale si svolge il dhikr. In pratica è sinonimo di samā‘. 

Hijaz  E' la regione della Penisola Arabica dove ha avuto origine l'Islām e dove si 
trovano le città più importanti (La Mecca e Medina). 

Ibn al-‘Arabī  Vissuto a cavallo fra XII-XIII sec. è considerato il più grande pensatore e 
mistico del sufismo 

imām  autorità religiosa sciita 

inshād  Lett. "canto", "declamazione". Il termine indica il repertorio dei canti e degli 
inni (ossia canti in forma strofica) religiosi, ad esclusione del Corano che 
non viene cantato ma recitato (v. tajwīd) 

jāhiliyya  Lett. "ignoranza" Indica l'epoca antecedente al sorgere dell'Islām 

al-jil  Lett. "generazione" E' un termine usato dai discografici (poco diffuso nel 
linguaggio comune) per indicare le tendenze più avanzate (techno, ambient, 
electronica, ecc.) della musica pop araba (v. anche sha‘bi) 

kamanja  (in turco: kemencé) Nome arabo del violino. Originariamente il termine 
indicava l'antico strumento arabo a 3-4 corde incluso nel takht (v.; cfr. § II. 
10) e corrispondente al nostro violino, ma di forma e sonorità diverse. 

al-Kīndi  (Ya‘cūb al-Kīndi) Vissuto nel IX secolo è uno dei più grandi trattatisti della 
musica araba. 

layālī  Brano vocale da improvvisare sulle sillabe delle parole «Ya līl, ya ‘īn» (Oh 
notte, oh occhi miei!) 

lāzima  (lazma) Risposta strumentale (improvvisata su formule oppure composta) 
che segue una frase del cantante e la collega alla frase successiva. 

maddāh  Lett.: colui che canta il madīh. E'' il cantante (spesso uno shaykh) che 
interpreta da solista i canti dell'inshād popolare (per lo più dhikr e madīh) in 
lingua colloquiale o in dialetto. 



 40

madīh  Lett. "glorificazione". E' il genere di musica religiosa forse più popolare, 
eseguita nell'ambitodella celebrazione pubblica del dhikr. Vi si cantano le 
lodi ad Allah con inni strofici tipo qasīda o dawr, ma in lingua colloquiale o 
in dialetto. 

Maghreb  (Maghrib) Lett. "dove tramonta il sole", "Ponente". Il termine indica le 
regioni del Nord Africa dal Marocco alla Libia. 

al-Mahdi  (Ibrāhīm al-Mahdi) Musicista vissuto fraVIII-IX sec. Fu alla guida della 
tendenza innovatrice della scuola di Baghdad. 

maqām  (pl. maqāmāt) Lett. "gradino". E' un insieme di note disposte secondo una 
precisa scala e delle relative formule melodico-interpretative adatte a 
renderne il carattere musicale e poetico. E' dunque qualcosa di più ricco e 
complesso rispetto alla nostra nozione di "scala musicale" (cfr. § I. 19). Il 
maqām è il fondamento del sistema musicale arabo, nonché la "materia 
prima" per l'arte dell'improvvisazione. Complessivamente i maqāmāt sono 
oltre un'ottantina suddivisi in generi (rāst, bayāti, sīkah, hijāz, kurd, ecc.). Il 
sistema del maqām utilizza intervalli diversi e più vari di quelli della 
moderna musica occidentale (anche se fino a una certa epoca del Medioevo 
le differenze furono meno sensibili). 

maqām al-‘irāqi  Antico genere strumentale e vocale della scuola orientale (Irāq) largamente 
basato sull'improvvisazione  

Mashreq  (Mashriq) Il Medio oriente, ossia i territori ad est del Maghreb. Il confine 
fra le due aree non è ben definito. L'Egitto in genere viene ascritto al 
Mashreq. 

al-Mawsilī  (Ishāq al-Mawsilī) Musicista della scuola di Baghdad (VIII-XI sec.) a capo 
dell'orientamento conservatore. Fu maestro di Zyriab col quale entrò in forte 
contrasto. 

mawlid  (mūlid) Festa della natività del Profeta, o anche dei santi 

mawwal  (pl. mawawil) Forma poetica per musica sulla quale il cantante è chiamato a 
improvvisare 

Mawlawī  v. Mevlevi 

Mevlevi  confraternita sufi fondata a Konya, Turchia, da Rūmī. E' forse la 
confraternita più famosa grazie alla suggestiva danza roteante praticata dai 
suoi dervisci. 

muezzin  (muadhdhin). E' il cantore cui spetta il compito di intonare l'adhān 

mufti autorità religiosa sunnita. 

mughannī  (mukhannī, pl. mughannāt, mukhannāt) Cantore. Si indicano con questo 
termine i cantanti dal carattere effeminato, spesso omosessuale, in auge 
all'epoca dello Hijāz (VII sec.) 



 41

mullah  Nelle regioni orientali è l'equivalente del prete cristiano, ma poiché l'Islām 
non riconosce un ceto clericale è semplicemente un uomo di cui si riconosce 
l'autorità in materia di religione 

munshid  (pl. munshidūn) Propriamente è il cantante dell'inshād di tradizione colta. 
Spesso viene chiamato così anche il maddāh, ossia il solista dell'inshād 
popolare (dhikr, madīh). 

muqri  Recitante che conosce le severe regole del tajwīd, ossia la declamazione 
pubblica di al-Qu’rān, il Corano 

mutrib  Cantante solista (di musica profana) 

muwashshah  Antico genere di poesia per musica in forma strofica sviluppatosi 
particolarmente nel Medioevo nell'ambito della musica arabo-andalusa. E' 
tuttora una delle forme più diffuse della musica vocale sia religiosa sia 
profana. Sebbene appartenga alla tradizione letteraria classica, viene 
impiegata talvolta anche nella musica vocale in lingua colloquiale o 
dialettale. 

Nahda  Lett."rinascita". Con questo termine si indica la fase di generale risveglio 
musicale e culturale avviatasi in Egitto nella seconda metà del XIX sec. La 
musica fiorita nell'epoca della Nahda è l'asse portante della turāth, il cuore 
della musica classica egiziana e araba di epoca moderna. 

nawba  (nūba) Suite che alterna brani vocali e strumentali fiorita nella Spagna e nel 
Maghreb in seno alla musica arabo-andalusa 

nay  (in turco: ney) Flauto di canna a sei fori usato nel takht e particolarmente 
caro al sufismo (cfr. § II.10). Se ne incontrano numerose varietà denominate 
diversamente  

qafla  (pl. qafalāt) Cadenza vocale improvvisata posta a conclusione di una strofa. 

qaina  (qayna, pl. qaināt o qiyān) Cantante e musicista femminile all'epoca della 
jāhiliyya. Figure quasi leggendarie, celebri per la loro bellezza e per le loro 
arti amatorie, le qiyān furono le assolute protagoniste della vita musicale 
nello Hijāz preislamico. 

qānūn  Salterio (cetra) di forma trapezoidale a corde pizzicate di origine 
antichissima. Fa parte del takht (v., cfr. § II.10) 

qasīda  (pl. qasā’id) La più illustre forma strofica di poesia per musica della 
tradizione classica araba. E' tuttora utilizzata nelle composizioni vocali colte 
sia religiose sia profane. E' una forma eminentemente in lingua classica, ma 
talvolta viene adottata anche nel canto in lingua popolare. 

qawwāli Stile di canto devozionale praticato originariamente dalle confraternite sūfī 
del Pakistan nella celebrazione del dhikr. E' un canto estatico, con lunghe 
improvvisazioni virtuosistiche nelle quali l'interprete dà fondo a tutte le sue 
risorse vocali per trasmettere all'uditorio un profondo senso di spiritualità e 
di gioia. Musicalmente non si fonda sul maqām, ma rientra nell'area di 
influenza del sistema musicale indiano. 



 42

al-Qu’rān  Il Corano, il testo sacro dell'Islām che Dio (Allah) ha rivelato al Profeta 
(Muhammad) 

rabāb  Arcaico strumento a due corde  con la cassa di forma rettangolare o a forma 
di barca. Si suona con l'arco ed è diffuso ancora adesso nella musica 
folklorica.  

raï  Lett. "opinione". Musica popolare urbana sviluppatasi in Algeria e Marocco 
nel XX secolo (cfr. § I. 21) 

riqq  Piccolo tamburo a cornice (20 cm di diametro) con una sola pelle e dotato di 
sonagli. Fa parte del takht (v., cfr. § II.10) 

Rūmī  (Jalāl ad-Dīn Rūmī, detto Mevlana) Originario della Persia, vissuto nel XIII 
sec., è il più grande poeta del sufismo e uno dei suoi grandi maestri. A 
Konya in turchia fondò la confraternita dei dervisci Mevlevi (in arabo: 
Mawlawī) da cui il suo soprannome Mevlana 

salā  (salāt) Preghiera islamica da recitare cinque volte al giorno con il capo 
rivolto alla Mecca 

samā‘  Lett. "ascolto" E' il rito sūfī nel corso del quale con la musica e con la danza 
si evoca la presenza divina (hadrā), al cui manifestarsi i partecipanti cadono 
in estasi. 

samā‘ī  (in turco: semai) Componimento strumentale di origine turco-ottomana che 
si inserisce nello svolgimento di una suite 

santūr  Salterio (cetra) a corde percosse di origine molto antica e diffuso nelle 
regioni del Levante (Irāq), in Persia, fino all'India. Una varietà di santūr, il 
cimbalom, è presente anche nella musica tradizionale dell'Europa centrale e 
dei Balcani. 

sha‘bi  (shaabi, chaabi) Lett. "gioventù". E' il termine impiegato comunemente nel 
mercato discografico per indicare la musica pop nordafricana, dal Maghreb 
all'Egitto. 

shari‘a  Legge islamica. Negli stati dove è in vigore (repubbliche islamiche ed 
emirati) i codici civile e penale si fondano sui precetti di Corano, Sunna e 
Hadīth 

shaykh  (pl. mashāyikh) Persona che ha frequentato le scuole di religione e che 
conosce a fondo il Corano e l'arte della recitazione coranica. Di fatto lo 
shaykh abbina competenza religiosa e musicale. 

sūfī  Aderente al sufismo, membro di una confraternita che pratica la tarīqa e il 
misticismo (tasawwuf, v). La parola viene probabilmente da sūf, lana (cfr. § 
I. 18) 

sufismo  Corrente mistica sorta fin dai primi tempi dell'Islām, diffusasi da Oriente 
(Persia, Irāq) in tutto il mondo islamico (cfr. § I. 18) 

Sunnā  Raccolta dei precetti per la pratica della religione islamica dedotti dal 
Corano e dagli Hadīth. E' uno dei testi sacri dell'Islām 



 43

sūra  Capitolo del Corano (in tutto sono 114) 

tahmīla  Forma strumentale che può entrare nello svolgimento di una suite 

taqsīm  (taqasīm) Brano strumentale solistico senza accompagnamento e in ritmo 
libero che viene improvvisato su un maqām 

tajwīd  L'arte della recitazione di al-Qu’rān, il Corano, regolata da norme severe 
che esigono una pronuncia e una intonazione accuratissime (cfr. § II.05) 

takht  Il complesso strumentale formato da 3-6 elementi proprio della tradizione 
musicale classica araba (cfr. § II. 10) 

taqtūqa  Canzone strofica con ritornello di stile orecchiabile e di genere per lo più 
leggero. Di durata compatibile con le due facciate di un '78 giri, godette di 
grande popolarità negli anni dopo la Prima guerra mondiale e fino agli anni 
'30. 

tarab  Lett. "incanto". Termine dal significato quasi intraducibile in una sola parola 
col quale si indica lo stato di gioia e di appagamento che la musica e il canto 
suscitano nell'ascoltatore (cfr. § I. 19) 

tarīqa  Lett. "via", ma anche "confraternita". Ogni confraternita sūfī (Mevlevi, 
Naqshbandi, Laythiyya, ecc.) si identifica nella propria regola o "via" - 
tarīqa per l'appunto - che fissa i gradi (maqāmāt) attraverso i quali giungere 
alla conoscenza perfetta e alla contemplazione di Dio. 

tartīl  Particolare stile del tajwīd (la recitazione del Corano), lento e meditato. 

tasawwuf  Misticismo. In pratica è sinonimo di sufismo. 

takbir  (in turco: tekbir) Lett. "esaltazione". E' un momento del dhikr e di altre 
preghiere nel quale su una melodia reiterata si ripetono le parole «Allahu 
akbar» (Allah è grande) 

turāth  Lett. "eredità" Indica il patrimonio musicale e culturale della tradizione 
classica  

‘Ūd  (‘oud) Liuto arabo. E' il principe degli strumenti e naturalmente è incluso 
nel takht (cfr. § II. 10) 

ughniyya  Canzone. E' un termine generico che si è diffuso sul finire degli anni '30 in 
Egitto per indicare un'ampia verietà di composizioni vocali molto in voga, 
di norma in forma strofica e con ritornello. Ci sono vari tipi di ughniyya, ad 
es. l'ughniyya al-sīnamā’iyah (canzone da film), l'ughniyya mutawwala 
(canzone lunga), ecc. L'ughniyya è soprattutto legata alla figura di Umm 
Kulthūm. 

ulama  (ulema) Teologo, studioso del Corano e dell'Islam cui viene riconosciuta 
l'autorità di pronunciare sentenze. 

wajd  Estasi. E' lo stato di ebbrezza spirituale cui aspira il sūfī 



 44

wasla  (pl.wasalāt) Suite di brani vocali e strumentali affermatasi in Egitto 
all'epoca della Nahda. E' la forma musicale classica per eccellenza 
dell'epoca moderna specie in Egitto e nel Mashreq 

wazn  Ritmo. nella musica araba esistono decine di ritmi diversi, classificati 
secondo formule precise che ne stabiliscono gli accenti e il carattere (ritmi 
in 2, 3, 4, 7, 8, 9, 10, 12, 13, 14, 16, 19 tempi, ecc.). Rispetto al ritmo della 
musica occidentale che si dice "divisivo" (che ragiona cioè per frazioni: 1/4, 
2/4, 3/4 ecc.), il ritmo della musica araba (come del resto la musica indiana 
e gran parte delle musiche di tradizione orale) si dice "additivo" in quanto 
risulta dalla somma di brevi incisi ritmici (4+2+3; 3+6+4; ecc.)  

zajal  (pl. azjāl) Forma strofica di poesia per musica scritta in linguaggio 
colloquiale o dialettale. Di origine medioevale, è tuttora adottata sia nella 
musica religiosa sia in quella profana. 

zakharafa  (pl. zakhārif) L'ornamentazione della melodia. La padronanza di quest'arte 
distingue il cantante e lo strumentista di valore. 

Zyriab  Figura quasi leggendaria di musicista, vissuto nel IX secolo. A causa dei 
contrasti con l'ambiente musicale di Baghdad, lasciò la città e si trasferì a 
Cordoba forse nell'822, dove fondò la scuola che diede origine alla mūsīqa 
al-andalusiyya. 

 



 45

ANTOLOGIA AUDIO 
 

Lista degli ascolti previsti dal programma del II modulo 
con relativi dati discografici e annotazioni. 

2 compact disc (C - D) 
 

Abbreviazioni: n.d. = non disponibile - n.i. = non indicato 
Di alcuni brani viene fornita la classificazione riportata da All Music Guide (AMG) all'indirizzo: 

www.allmusic.com. 
 

 

C 
 
 
traccia 
durata 

Dati identificativi 

 
 
C-01 
 
02:33 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
 

Produttore: 
Luogo e data registraz.: 

Etichetta e pubblicaz.: 

 
tartil (recitazione del Corano) 
Siria 
Shaykh Hamza Shakkûr 
Tartil du Coran - chapitre de la Génisse, II, 1-5 [sura II, "della vacca"] 
Hamza Shakkûr & Ensemble al-Kindi. Takasim & Sufi Chants from 
Damascus,  
WDR/Westdeutscher Rundfunk (Christian Scholze, Jean Trouillet) 
SWF-Studio Schlossbergsaal, Feiburg, 26-27 ottobre, 1992 
World Network-WDR - 56.985, Francoforte, 1994 

Vedi note d'ascolto al § II.05 
 
 
C-02 
 
02:58 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
adhan (appello alla preghiera) 
Turchia 
Dogan Dikmen 
Ezanrı Muhammedi [tradizionale] 
Tasawuf Musikisi/Sufi Müzik [cassetta] 
n.i. 
n.i. 
Minareci Müzik Kasetleri - 4436, München, Germania, s.d. 

Vedi note d'ascolto al § II.06 
 
 
C-03 
 
00:56 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
adhan 
Aleppo (Siria) 
Sabri Mudallal 
[adhan, tradizionale] 
Muezzins d'Alep/Chants religieux de l'Islam 
(direction: Pierre Toureille) 
n.i. 
[Ocora 558 567] ora in: Ocora - C 580038, Parigi, 1992 

Vedi note d'ascolto al § II.06 
________________________________________________________________________________________ 
 



 46

 
 
C-04 
 
00:49 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
adhan 
Damasco (Siria) 
Suleyman Dâwûd 
[adhan, tradizionale] 
Chants d'extase en Syrie. Suleyman Dâwûd & ses fils 
Michel Pagiras 
Damasco, moschea al-Buzûri, 14 aprile 1995 
al Sur / Média 7 - ALCD 141, Nanterre, Francia, 1995 

Vedi note d'ascolto al § II.06 
 
 
C-05 
 
00:52 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
adhan 
Egitto 
Shaykh 'Abd al-Bâsit 
[adhan, tradizionale] 
Musiques d'Egypte 
n.i. 
n.i. 
[Club du Disque Arabe, AAA 050] ripubblicato in: Cité de la 
Musique/Actes Sud - A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange, 
Musiques d'Egypte, Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996) 

Vedi note d'ascolto al § II.06 
 
 
C-06 
 
08:26 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

 
Titolo dell'album: 

Produttore: 
Luogo e data registraz.: 

Etichetta e pubblicaz.: 

 
inshad (innodia religiosa islamica) 
Damasco (Siria) 
Suleyman Dâwûd e figli 
Suite sacrée (Nawba) de la Grande Mosquée des Omeyyades à Damas: 
                         a) Muwashshah "Sarä min Makkatin" [Sa'id Farhât] 
Chants d'extase en Syrie. Suleyman Dâwûd & ses fils 
Michel Pagiras 
Damasco, moschea al-Buzûri, 14 aprile 1995 
al Sur / Média 7 - ALCD 141, Nanterre, Francia, 1995 

Vedi note d'ascolto al § II.07 
 
 
C-07 
 
14:09 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

 
 
 
 
 
 

Titolo dell'album: 
 

Produttore: 
Luogo e data registraz.: 

Etichetta e pubblicaz.: 

 
inshad (innodia religiosa di tradizione sufi) 
Siria 
Shaykh Hamza Shakkûr & Ensemble al-Kindi 
Wasla en Sabâ: 
a) 00.00 - Bashraf sabâ [anonimo] 
b) 02:50 - Taqsîm qânûn [improvv.: Julien Jalâl ad-Dîn Weiss] 
c) 04:42 - Samâ'î sabâ [Tawfiq al-Sabbâgh] 
d) 06:24 - Taqsim nay [improvv.: 'Abd al-Salâm Safar] 
e) 10:00 - Muwashshah "Adir lanâ akwâban" ['Abd al-Salâm Safar] 
f) 13:34 - Layâlin [improvv.: Shaykh Hamza Shakkûr] 
Hamza Shakkûr & Ensemble al-Kindi. Takasim & Sufi Chants from 
Damascus,  
WDR/Westdeutscher Rundfunk (Christian Scholze, Jean Trouillet) 
SWF-Studio Schlossbergsaal, Feiburg, 26-27 ottobre, 1992 
World Network-WDR - 56.985, Francoforte, 1994 

Vedi note d'ascolto al § II.07 
 
________________________________________________________________________________________ 
 



 47

 
 
C-08 
 
15:56 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
madih ("glorificazione" - innodia popolare di tradizione sufi) 
Egitto 
Shaykh Ahmad Muhammad Barrayn 
'Ulbet al-Sabr [A. M. Barrayn - A. M. Barrayn] 
Sheykh Amhad Barrayn. Sufi Songs 
Alain Weber, Armand Amar (postproduz. J. Bauer, Ph. Avril, Paris) 
n.i.  
Long Distance - WMD 332 - 592323, Francia, 1994 

Vedi note d'ascolto al § II.08 
 
 
C-09 
 
02:40 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
musica colta profana (dawr) 
Egitto 
Shaykh Yûsuf al-Manyalâwî 
Yâ-manta wâhesni [al-Manyalâwî] 
Musiques d'Egypte 
n.i. 
n.i, 1910 
[Gramophone - 012262, 1910] ora in: Cité de la Musique/Actes Sud 
- A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange, Musiques d'Egypte, 
Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996) 

Vedi note d'ascolto al § II.12 
 
 
C-10 
 
03:08 
 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
musica colta profana (muwashshah) 
Egitto 
Shaykh Sayyid al-Saftî 
Ya Mîmati [al-Saftî] 
Musiques d'Egypte 
n.i. 
n.i., 1910 
[Gramophone - 11-12622, 1910] ora in: Cité de la Musique/Actes 
Sud - A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange, Musiques 
d'Egypte, Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996) 

Vedi note d'ascolto al § II.12 
 
 
C-11 
 
01:41 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
musica colta profana (muwashshah) 
Egitto 
Firqat al-Mûsîqa al-Arabiyya, direttore 'Abd al-Halîm Nuwîra 
Ya Mîmati [al-Saftî] 
Musiques d'Egypte 
n.i. 
n.i., 1971 
[Sono Cairo 17-17079, Cairo, 1971] ora in: Cité de la 
Musique/Actes Sud - A 1961 (cd allegato al volume di F. Lagrange, 
Musiques d'Egypte, Actes Sud/Cité de la musique, Paris 1996) 

Vedi note d'ascolto al § II.13 
 
________________________________________________________________________________________ 



 48

 
 
C-12 
 
05:35 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya 
Egitto 
Asmahan 
Ya Habibi Taala [???] 
Asmahan 
n.i. 
n.i. [1944] 
[Baidaphon, 1944?] Asmahan Records - ASMCD 601, Grecia, 1992 
(prodotto su licenza Ets. H.Baida, Beirut, Libano) 

Vedi note d'ascolto al § II.15 
 
 
C-13 
 
08:50 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya 
Egitto 
Muhammad 'Abd al-Wahhab (Abdel Wahab) 
Marreyt Ala Beyt el Habayeb [ 'Abd al-Wahhab - Safouan] 
Colours from Abdel Wahab Melodies 
n.i. 
n.i. 
Voice of Lebanon - produced by  Robert Khayat & Co. - VLCD 545, 
Beirut, Libano, 1993 (fabbricato e distribuito su licenza da: Digital 
Press Hellas, Grecia) 

Vedi note d'ascolto al § II.15 
 
 
C-14 
 
05:27 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya 
Egitto 
'Abd al Halim Hafiz (Abdel Halim Hafez) 
Oulli Haga [M- Abdel Wahab - H. El Sayed] 
Zay El Hawa 
[executive producer for EMI: John G. Deacon] 
n.i., 1961 
[Soutelphan (Emi Arabia), Cairo, 1961] ora in: Emi Arabia - 0946 
310518-2 1, Dubai, 1996 

Vedi note d'ascolto e traduzione con testo a fronte al § II.15 
 
________________________________________________________________________________________ 
 



 49

D 
 
 
traccia 
durata 

Dati identificativi 

 
 
D-01 
 
3:05 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya (monologo) 
Egitto 
Umm Kulthum 
En kont assameh (In Kunt Asaamih) [M. al-Qasabji - A. Rami] 
[???] Omme Kolsoum - La diva III 
n.d. 
[???, 1927] 
[Gramophone 72-13, 1927] ora in: EMI Arabia, EMI 0946310957-2 
4, Dubai, 1998 

Vedi note d'ascolto al § II.15 
________________________________________________________________________________________ 
 
 
D-02 
 
08:44 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya 
Egitto 
Umm Kulthum 
Ana Fe Entezarak (Ana fi-ntizaarak) [Z. Ahmad - B. al-Tunisi] 
Ana Fe Entezarak 
n.d. 
[???, 1943] 
[Sono Cairo - SC-22144] ora in: Sonodisc SONO 117, Francia, 
1989? (prodotto e distribuito su licenza Sono Cairo) 

Vedi note d'ascolto e traduzione con testo a fronte al § II.17 
 
 
D-03 
 
05:52 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya (qasida) 
Egitto 
Umm Kulthum 
Ela Arafat Allah (Ila 'Arafati Illah) [R. al-Sunbati - A. Shawqi] 
[???] Ela Arafat Allah 
n.d. 
[???, 1955] 
[Sono Cairo - SC-22161] ora in: SIDI -  SONOCD 233, Saudi 
Arabia, 1996? (prodotto e distribuito su licenza Sono Cairo) 

Vedi note d'ascolto al § II.17 
 
 
D-04 
 
17:24 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya ("canzone lunga") 
Egitto 
Umm Kulthum 
Anta Oumri (Inta 'Umri)  
Anta Oumri 
n.i. 
[???, 1964] 
[Sono Cairo - SC-22104] ora in: Sonodisc - SONO 102, Francia, 
1989? (prodotto e distribuito su licenza Sono Cairo) 

Vedi note d'ascolto e traduzione con testo a fronte al § II.17 
________________________________________________________________________________________ 



 50

 
 
D-05 
 
06:25 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
ughniyya 
Libano 
Fairuz 
Beirut Hal Zarafat [A. Rahbani-M.Rahbani - el-Khoury], 
The Legendary Fairuz 
n.i. 
n.i. 
Emi Arabia - EMI 7243 8 23572 3, UK, 1997 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-06 
 
02:51 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
shaabi (sha'bi) 
Egitto 
Ahmed Adawiya (Adaweya, Adawiyyah) 
Slametha om Hasan (Salamitha ummu Hassan) [???] 
The Very Best of Adawiyyah 
n.d. 
n.d. 
???, Egitto, ??? [file audio scaricato da: www.cairovoice.com] 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-07 
 
04:10 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
raï 
Algeria-Francia 
Cheb Mami 
Haoulou 
Let Me Raï 
Hilton Rosenthal 
n.d. 
[varie: Rhythm Safari, Totem Records/Virgin, 1990] ora in: Virgin 
(EMI) - CD 00015 2 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-08 
 
05:06 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
shaabi 
Egitto 
Amr Diab 
Wala ala baloh [M. Raheem - M. Refa'ay] 
Aktar Wahed 
n.d. 
n.d. 
Alam el Phan (EMI Arabia) - CD ad05, 2001 
[file audio scaricato da: www.cairovoice.com] 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-09 
 
03:38 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
shaabi 
Egitto 
Aida el Ayoubi 
Mesabarni (Missabarni) [???] 
Min Zaman 
n.d. 
n.d. 
???, Egitto, ??? [file audio scaricato da: www.cairovoice.com] 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
________________________________________________________________________________________ 
 



 51

 
D-10 
 
03:57 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
worldbeat [AMG: electronica, ambient/techno, club/dance] 
indefinibile (Belgio-Marocco-Egitto-Usa...) 
Natacha Atlas 
Duden [Ahlan/Atlas/Count Dubulah/Mantu] 
Diaspora 
n.d. 
n.d. 
Beggars Banquet Records (MCA) - MCAD-11548, Usa, 1995 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-11 
 
03:30 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
shaabi 
Egitto 
Mohamed Mounir 
El Nawasy 
Ana Qalbi Msaken Shaabia (Ana Alby Masaken Shabiya) 
n.d. 
n.d. 
Free Music - ???, Egitto, 2001 
[file audio scaricato da: www.cairovoice.com] 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-12 
 
03:34 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
world fusion (AMG: world, nubian) 
Egitto (Nubia) 
Ali Hassan Kuban 
Esmahana 
Real Nubian 
Bibi Hammond (postproduzione: Cairo - Berlin) 
El Araby Studio, Cairo; On Air Studio, Berlin; 1997-1999 
Piranha - CD-PIR 1575, Germania, 2001 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-13 
 
03:08 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
shaabi 
Egitto 
Shaaban 'Abd al-Rahim 
Akrah Israel (Bakrah Israel) 
Ma Tekdarsh 
n.d. 
n.d. 
???, Egitto, ??? [file audio scaricato da: www.cairovoice.com] 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
 
 
D-14 
 
03:40 
(estratto) 

 
Genere: 
Luogo: 

Interprete: 
Titolo del brano [e autore]: 

Titolo dell'album: 
Produttore: 

Luogo e data registraz.: 
Etichetta e pubblicaz.: 

 
shaabi 
 
Hakim 
Tameny Alyk (Tamminy Aleek) 
Tameny Alyk 
n.d. 
n.d. 
???., Egitto, 2001 [file audio scaricato da: www.cairovoice.com] 

Vedi note d'ascolto al § II.18 
________________________________________________________________________________________ 
 
 
 



 52

 
Riferimenti bibliografici d'esame 

 
 

Le seguenti indicazioni bibliografiche sono limitate ai testi previsti  
dal programma d'esame per il II MODULO 

 
(il numero a fianco di ciascun titolo corrisponde alla 
numerazione progressiva del programma d'esame) 

 
 
 
 

DANIELSON Virgina, The Arab Middle East, in MANUEL Peter, Popular Musics 
of the Non-Western World, Oxford University Press, New York, 
1988, pp. 141-160 

# 12 

DANIELSON Virginia, New Nightingales of the Nile: Popular Music in Egypt 
since the 1970s, «Popular Music», XV/3, 1996, pp. 299-312 

# 13 

DANIELSON Virgina, The Voice of Egypt. Umm Kulthum, Arabic Song and 
Egyptian Society in the Twentieth Century, The University of 
Chicago Press, Chicago-London, 1997, capp. 1, 6, 7 

#   6 

LANGLOIS Tony, The Local and Global in North African Popular Music, 
«Popular Music», XV/3, 1996, pp. 259-273 

#  11 

TOUMA Habib Hassan, La musica degli arabi, Sansoni, Firenze, 1982, pp. 5-27; 
73-135 

#   4 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

***************************************************** 
 
 

 


